Sovvenire alle necessita
della Chiesa
Riflessioni teologiche e indicazioni pastorali

Volume I (1990-1998)

CEI
Conferenza Episcopale Italiana
Promozione del Sostegno Economico alla Chiesa

PREFAZIONE

Il documento Sovvenire alle necessita della Chiesa fu approvato dai vescovi nell’ Assemblea
straordinaria di Collevalenza del 1988. E da allora ha costituito non solo il punto di riferimento per
la promozione del sostegno economico (e in particolar modo delle due forme di derivazione
concordataria: otto per mille e offerte deducibili per il sostentamento del clero). Ma ha stimolato
non poco anche la riflessione teologica e pastorale sull’argomento.

Gia nel 1994, in occasione del decennale della firma dell’ Accordo di revisione del Concordato, il
Servizio Cei per la promozione del sostegno economico alla Chiesa aveva dato alle stampe una
prima raccolta degli interventi dei vescovi. Ora quella “collezione” si € notevolmente arricchita e
approfondita. E per questo si ¢ ritenuto opportuno pubblicare una seconda edizione dell’originale
antologia.

Questo primo volume riproduce gli interventi di magistero che vanno dal 1990 al 1998: 36 articoli e
saggi, che portano la firma di 29 tra cardinali e vescovi. Sono le riflessioni teologico-pastorali dei
presuli che hanno animato 1 convegni nazionali organizzati dal Servizio Cei per la promozione del
sostegno economico alla Chiesa e gli articoli pubblicati da Sovvenire, la rivista che viene inviata
quattro volte all’anno a coloro che effettuano le offerte deducibili.

Dalla lettura di queste pagine emerge chiaramente che il documento “Sovvenire alle necessita della
Chiesa” ha inciso non poco nella cultura e nella prassi pastorale delle nostre comunita ecclesiali.
Dei cambiamenti avvenuti e di quelli ancora in atto abbiamo cercato di dar conto dividendo gli
interventi in cinque parti. La prima affronta forse il tema di fondo: il rapporto Chiesa-denaro. Un
rapporto che per secoli € stato quanto mai delicato e che torna ogni tanto ad affiorare nelle pagine
dei giornali, quasi sempre circondato da un’aura di “mistero” vera o piu spesso presunta. Se ¢’¢ un
merito storico ormai acquisito del “Sovvenire”, ¢ quello di aver sdrammatizzato questo rapporto,
rendendolo piu esplicito e insieme piu trasparente e facendo comprendere a tutti che, fuori dalle
secche dell’inutile polemica “Chiesa-povera Chiesa-ricca”, il denaro € solo uno strumento da
adoperare bene per il fine dell’evangelizzazione.

Questa nuova impostazione del discorso richiede perd di essere mediata attraverso una prolungata
ed efficace azione educativa. Ecco, dunque, la seconda parte, che affronta il tema dei valori insiti
nel sistema, del rapporto con la catechesi, in una parola della necessita di “Educare al Sovvenire”.
Un’opera portata avanti in questi anni con grande convinzione in tutta Italia, anche grazie agli
incaricati diocesani e alla loro capacita di coinvolgere i fedeli, per far crescere una nuova mentalita.
La terza parte delle riflessioni dei vescovi ¢ dedicata proprio a loro, alla loro opera e piu in generale
all’urgenza di allargare e approfondire sempre piu la sensibilizzazione.



Diversa, nella sua configurazione contenutistica, ¢ invece la quarta parte, che riporta tutti gli
interventi dei vescovi su Sovvenire news. Facile constatare, anche da una rapida scorsa ai titoli, che
I’impostazione non ¢ monografica. Si tratta piuttosto di un coro a piu voci, che affronta i diversi
collegamenti tra la nostra materia e gli altri ambiti della pastorale. Emerge cosi una trasversalita del
“Sovvenire”, che trova agganci (e quindi possibilita di ulteriori approfondimenti) in molte aree della
vita ecclesiale, prima tra tutte la catechesi.

Simili spunti, del resto, sono ben presenti nel documento del 1988, il cui testo completo
(accompagnato da due saggi in qualche modo introduttivi) chiude la raccolta. Si tratta allora, ed ¢
quanto ci auguriamo possa derivare anche dalla lettura di questo volume, di riprendere quelle
indicazioni e farle diventare costume abituale nella vita di parrocchie e diocesi. In sostanza, come
gia scrivevano i vescovi dieci anni fa, occorre fare in modo che le nostre comunita accolgano fino in
fondo “I’invito fiducioso a portare fin nella concretezza delle cose la logica e le esigenze della
comunione”.

Mimmo Muolo

N.B. Anche in questa seconda edizione si ¢ ritenuto di indicare 1 singoli cardinali e vescovi, autori
degli interventi di magistero qui riportati, con i titoli che avevano al momento in cui hanno scritto
gli interventi stessi, senza percio tener conto di successive modifiche.

1

Chiesa e Denaro

Chiesa e denaro.
Un rapporto difficile?
di monsignor Giuliano Agresti

Relazione al I Incontro nazionale degli incaricati

diocesani - 1990

Qui non parliamo di “Chiesa e denaro” in senso generico o generale. Ne parliamo in una circostanza
precisa, in un contesto preciso a proposito di un problema preciso il sostentamento del clero, legato
all’impegno economico a favore dei poveri, per I’edilizia sacra, per la pastorale. Trattiamo dunque
di una “danza” di denaro in movimento per questioni essenziali e finalizzata all’essere e al vivere
della Chiesa. E una precisazione necessaria per comprendere la scelta iniziale della mia riflessione.
Né, senza questa precisazione, ¢ comprensibile la grande varieta delle reazioni, anche giornalistiche,
molte delle quali inopportune, poco centrate e fuori del tempo, a cui abbiamo assistito di recente.
Non si tratta dunque di pensare al denaro come ad una ricchezza da accumulare, come idolo da
adorare, come strumento di ingiustizia e di piacere immorale. In questi casi la condanna del
Vangelo e della Chiesa ¢ chiara: I’accumulazione egoistica delle ricchezze ¢ condannata dai profeti
e la citta di Dio ¢ maledetta per le sue ricchezze.

L’appropriazione dei beni appartenenti a Dio, per un uso ingiusto o screanzato, ¢ condannato nel
Nuovo Testamento (basti pensare al titolo stesso della parabola del Vangelo di Luca, Il figliol
prodigo). L’amore disordinato per il denaro ¢ condannato sia nell’ Antico che nel Nuovo
Testamento, dove ¢ bollato con 1’aggettivo “demoniaco” (Matteo). Che cosa la Chiesa dice del



denaro ¢ dunque chiaro e tutti lo sappiamo, anche se poi, da poveri peccatori, non lo mettiamo in
pratica. Cosi il rapporto tra Vangelo e poverta non viene messo in discussione, rimane quello che ¢,
nonostante il “nuovo corso” di una Chiesa che chiede un contributo economico. La Parola di Dio e
il conseguente insegnamento secolare della Chiesa non hanno diminuito il rapporto di vigilanza e di
contraddizione tra fede, Chiesa e denaro. E un’affermazione necessaria, perché il primo annuncio da
fare & proprio questo: se oggi la Chiesa chiede una forma di collaborazione a cristiani e cittadini, e
tra i temi di questa collaborazione mette il denaro, non significa che qualcosa sia cambiato nella
dottrina fondamentale, che emerge dalla Parola di Dio e che ¢ proclamata dalla Chiesa, sul rapporto
di vigilanza e contraddizione tra Chiesa, denaro, amore e poverta.

In realta, cio che interessa alla Bibbia ¢ contraddire I’uso e I’'immagine del denaro come forma di
potere, un potere alternativo a Dio. In altri termini, secondo la Parola di Dio cio che va respinto ¢ il
concetto di denaro come idolatria, peccato e delitto. Cid premesso, si tratta ora di considerare invece
il denaro come strumento di sostentamento, giustizia, carita e fraternita. E una cosa possibile? Di
pil: per i cattolici ¢ inesorabile. La grossa eresia che nei secoli ha accompagnato il cristianesimo ¢
precisamente la separazione tra creazione e redenzione. E lo gnosticismo dualistico, ¢ la “teologia
della separazione”.

Per noi cristiani, e il Concilio lo ha affermato in modo formidabile, il mistero della creazione e il
mistero della redenzione sono collegati. Sono “non adeguatamente distinti”, ossia stanno 1’uno
nell’altro e vicendevolmente si richiamano, come anche la vecchia liturgia diceva: “Tu hai
mirabilmente creato e piu mirabilmente ricreato”. Si tratta di un punto nodale per comprendere che
tutto lo sviluppo umano, la materia, e quindi anche il denaro, nel cattolicesimo non sono
demonizzabili in se stessi, ma posseggono una consistenza destinata a quello che il cattolicesimo
cerca in questo mondo. E I’inizio di una “teologia della sintesi”, non “della separazione”. Noi siamo
gli adoratori del medesimo Iddio che ha creato e che ha redento, e ritorniamo a Lui trainandoci
dietro i vagoni del treno di entusiasmo la locomotiva. Senza questo riporto, senza i vagoni, Lui
potra dire: “Che ne avete fatto di ci0 che io ho fatto?”. Potremmo rispondere che 1’abbiamo pestato,
ma Lui ci risponderebbe che abbiamo i piedi un po’ troppo grossi, e che occorre avere invece il
cervello e il cuore un po’ piu grossi.

Allora succedera il miracolo: potremmo riportare indietro tutto quello che ¢ stato creato, o almeno il
piu possibile, senza che 1I’anima perda nulla. Questa, diceva Chesterton, ¢ la spiritualita
eminentemente cattolica. Se tutto cio ¢ vero, e se ¢ fondamentale per la nostra fede, voi capite come
possiamo parlare di denaro senza tentazioni “accumulatrici”’, ma del denaro inteso unicamente come
strumento organizzato nella fede e nella Chiesa. Il denaro come strumento: nel brano del Vangelo di
Marco (cap. 12) I’episodio della vedova nel tempio € un messaggio (direi quasi uno... spot) di come
concretamente il denaro puo fare la gloria di Dio. Ci0 accade da venti secoli, e per venti secoli ¢
stato vero per 1 cristiani piu autentici.

Ma il denaro puo essere anche segno tangibile e vivibile dell’aiuto fraterno. I due sommari degli
Atti degli Apostoli (capp. 2 e 4) non si possono dimenticare. Vanno ricordati cattolicamente, € non
per trarne qualche conclusione di tipo pauperistico, che in quei capitoli non ¢ espressa, ma di
carattere promozionale. La c’era una comunita in difficolta economica che doveva realizzare
I’uguaglianza evangelica. L’ interpretazione autentica degli Atti non ha nulla a che fare con il
disprezzo del denaro, ma tutto a che vedere con I’uso dello strumento denaro perché si realizzi la
fraternita, che non ¢ soltanto spiritualita comunionale, ma comunicazione di cose senza le quali
I’uomo non puo vivere, muore. Parlando di fraternita, viene spontaneo ricordare san Francesco

d’ Assisi. Ebbene, a un frate a cui aveva fatto male il digiuno comincio a dolere la pancia. Aveva
fame. Allora san Francesco, che pure era sufficientemente energico e a cui non mancava la capacita
di muovere rimproveri, in quell’occasione non disse al frate di stare zitto, ma chiamo gli altri frati, e
disse loro “Alziamoci, perché uno di noi ha fame, e mangiamo insieme”. E fece mangiare tutti 1
frati, anche quelli che non avevano fame.

Ecco che cosa significa piegare le cose materiali all’aiuto fraterno, per far si che esso arrivi la dov’e
la malattia del corpo come dell’anima... E non dimentichiamoci che molte malattie dell’anima, ad



esempio nel Terzo Mondo, sono diretta conseguenza di malattie del corpo. Di conseguenza, nella
misura in cui il denaro ¢ liberamente dato e non accumulato (cfr. 1 Tim 6, 18-19), esso ¢ una
benedizione di Dio. Pero attenzione, perché verita ed errore a volte si distanziano di un millimetro
per cui la verita va detta tutta, mai a meta. Quando si dice a meta, anche con la migliore delle
intenzioni, si puo servire 1’errore € non la verita...

Il denaro dunque ¢ e puo essere strumento di promozione umana, di fraternita cristiana, di gloria di
Dio nella vita. Il denaro che si tiene in mano, il denaro come strumento organizzato.
Organizzazione: questa parola puo fare un po’ paura, ma solo perché siamo tutti un poco peccatori.
In Paradiso non fara paura. In Paradiso un po’ di organizzazione ci sara pure! Dicevo: denaro
organizzato. Non dimentichiamoci che nella comunita di Gesu c’erano donne appartenenti a
famiglie benestanti, e c’era, in certo modo, un’economia organizzata. I Vangeli lo fanno capire in
modo inequivocabile, e se poi Giuda si comportd come si comporto, questa ¢ tutta un’altra storia.
Anche nella prima Chiesa esiste il “denaro organizzato”, e la ragione non ¢ solo pratica. C’¢ invece
un motivo fondamentale, quello dell’uguaglianza. “Non si tratta di esporvi all’indigenza per
distribuire agli altri, ma di stabilire una regola di uguaglianza. Nella presente circostanza, il vostro
superfluo servira ai loro bisogni, in modo che ci sia uguaglianza”. Uguaglianza, quindi, in un
rapporto organizzato, non solo in una libera partecipazione. Non dimentichiamoci, poi, che la stessa
istituzione del diaconato nella Chiesa aveva precisamente questo significato.

Quando i primi cristiani portavano doni al vescovo celebrante, i diaconi li ridistribuivano in modo
equo, ovviamente secondo le usanze dell’epoca. Se dunque il denaro va condannato quando diventa
strumento di potere, al servizio dell’asservimento dell’'uomo sull’uomo, nel cristianesimo esso puod
tendere invece a ristabilire 1’uguaglianza tra gli uomini, uguaglianza secondo giustizia e carita. E,
tirando le logiche conseguenze dalla Parola di Dio, si puo affermare che giustizia e carita sono
diventate nella Chiesa cose sempre piu organizzate per ragioni precise, come la complessita del
corpo sociale, la necessita di suddividere i servizi (tutti non possono fare tutto), la crescita e il
perfezionamento degli strumenti di distribuzione.

Sono questi i motivi per cui non ¢ illogico pensare ad una “forma organizzata” dello strumento
denaro. E in definitiva anche tutta I’esperienza della “poverta perfetta”, pitt 0 meno, si € servita di
questa concezione dell’uso del denaro come strumento e come momento organizzato. La Chiesa ha
sempre operato cosi, e cosi hanno operato anche 1 santi. o sono stato discepolo del cardinale Elia
Della Costa. Ricordo bene che cosa diceva di certi “sacerdoti entusiasti”’, che cominciavano si a fare
tante opere buone, ma senza preoccuparsi di tenere 1 conti, o di cercare un modo organico di
proseguire. Della Costa pensava che avessero poco cervello o che non ne avessero affatto, e non si
limitava a pensarlo. L’organizzazione ¢ una realta che non va disgiunta dal nostro modo
complessivo di amare Dio. I grossi problemi dei poveri, dell’edilizia sacra, della pastorale sempre
piu complessa, non possono poi essere risolti con un brusco cambiamento di rotta, con una virata
improvvisa. Perché il rinnovamento pastorale avvenga, occorre che sia comunicato, catechizzato,
che abbia le risonanze stesse della “pubblicita”.

Vorrei dirvi un’altra cosa prima di terminare, perché le mie parole possano avere valore. Da
vescovo, ho sempre cercato di rimanere povero. In diocesi non ho mai chiesto offerte. E non ho
neppure la domestica. Ci facciamo da mangiare insieme, io e altri due sacerdoti. Tutto diventa
possibile. Ma ho anche sempre creduto che questo fosse un problema mio, e che la diocesi avesse
bisogno di sua organizzazione del denaro, senza la quale qualcuno avrebbe comunque potuto patire
qualche ingiustizia. E resto convinto che occorra piu che mai istruire e convincere, servendosi di
tutti gli strumenti a disposizione, perché viviamo in un’Italia dove purtroppo molti cristiani
dormono, dormono a milioni e la percentuale di chi viene in chiesa alla domenica € minima.

E allora non possiamo limitarci a pensare a chi le cose gia le sa perché ¢ un addetto ai lavori, legge
la Parola di Dio per conto suo, € vicino a noi. Non possiamo limitarci a pensare ai privilegiati. La
gente qualsiasi resta lontana dalle riforme, che bene o male nascono dai vertici. Perché le riforme
giungano alla base, perché diventino accessibili, per poter dare tutte le spiegazioni e darle bene,
bisogna che ci serviamo di tutti i mezzi della comunicazione di massa pitt moderni e sofisticati. E



avere I'umilta e la poverta di accettarli, come forma contemporanea di “annuncio” di qualcosa
all’umanita. Se interpretiamo nel modo corretto il “dominio” della terra, che non significa far
violenza alla terra, ma farle fare cid che deve fare, e la terra nel suo “fare” contempla anche lo
sviluppo tecnologico, 1 nuovi strumenti vanno dunque usati.

Concludendo: la Provvidenza opera gia ora, qui, su questa terra. E opera soprattutto attraverso i
credenti che credono alla grazia di Dio. Quanto al denaro, il Vangelo parla in modo chiaro. Ci invita
a non averne paura. Ma ci dice anche di stare attenti, perché alla fin fine andare all’inferno per un
uso errato del denaro non ¢ poi cosi difficile.

Chiesa, cultura
e beni materiali
di monsignor Alessandro Plotti - Arcivescovo di Pisa

Relazione al I Incontro nazionale

degli incaricati diocesani - 1990

L’argomento della mia comunicazione, “Lo spessore culturale della Chiesa”, ¢ piuttosto altisonante.
E bene partire da due precisazioni. La prima: noi ora parliamo del sostegno economico alla Chiesa,
che ¢ cosa ben piu vasta e pit grande del sostentamento del clero. Va detto e va precisato con forza:
¢ la Chiesa in tutta la sua entita, in tutta la sua realta, in ogni sua articolazione, in ogni suo impegno
pastorale che va sostenuta. Anche il sostentamento del clero appartiene, come problema, alla
Chiesa. Ma la precisazione va fatta, perché la campagna che ci apprestiamo ad attivare e a
sviluppare € una campagna con la Chiesa (e al suo interno il clero) al centro dell’attenzione.

La Chiesa evangelizza, e per evangelizzare in modo dignitoso ed efficace ha bisogno di mezzi, e tra
questi ci sono anche i soggetti, tra cui i pastori. Ma la prospettiva deve restare ampia, e sarebbe
sbagliato concentrarci unicamente sui problemi inerenti alla sopravvivenza del clero. Occorre
invece che ci abituiamo a vedere questa campagna come un’azione di sensibilizzazione rivolta a
tutti 1 fedeli e finalizzata a farsi carico della missione evangelizzatrice. Questo ¢ il primo spessore
culturale da acquisire. Perché evangelizzare significa fare cultura. Sappiamo bene che non ¢
sufficiente annunciare il Vangelo tout court. Il Vangelo deve entrare nella mente e nel cuore di
coloro che lo attendono, e questo ¢ il compito della pastorale: da una parte un Vangelo sempre
identico e perennemente attuale, dal quale non si puo togliere nemmeno una virgola; dall’altra il
mondo, la societa che cambia, la societa frammentata. Alla Chiesa tocca calare, tradurre, mediare il
deposito della fede ricevuto da Gesu Cristo nelle situazioni e nei processi storici. Per attuare questa
mediazione, la Chiesa ha bisogno di mezzi. C’¢ chi ipotizza una Chiesa completamente povera,
totalmente priva di mezzi, quasi catacombale. Credo sia un’ipotesi di assai difficile realizzazione.
La Chiesa di oggi deve fare 1 conti con il mondo di oggi e con le sue realta, le sue situazioni, le sue
culture. E qui deve portare il suo messaggio, mettendolo in qualche modo a confronto con le
situazioni reali e drammatiche del mondo. E vero che la prima fedelta a cui la Chiesa & tenuta & la
fedelta al Vangelo, una fedelta assoluta. Ma accanto a questa occorre anche 1’assoluta fedelta
all’uomo. E non ad un uomo ipotetico, ma ad un uomo reale, storicamente individuato, I’'uomo di
oggi.

E chiaro allora che una Chiesa totalmente sprovvista di mezzi si mette nelle condizioni di vanificare
il proprio impegno pastorale. Noi lo vediamo nelle nostre diocesi, nelle nostre parrocchie, nelle
nostre associazioni. Di questi mezzi noi abbiamo bisogno, purché rimangano mezzi e non diventino
idolatrie. Devono restare mezzi, insomma, e non trasformarsi in fini. Di mezzi ha bisogno la nostra
pastorale, che ¢ ramificazione di presenze, di impegni, di dialogo. Questo ¢ il primo dato della
cultura nuova che deve crearsi nelle nostre diocesi, € su questo punto credo sia necessario insistere
sempre di piu, perché 1 fedeli comprendano che la compartecipazione e la corresponsabilita passano
anche attraverso un impegno di sostegno economico alle iniziative della Chiesa. Altrimenti noi
vivremo sempre ai margini della storia, € non riusciremo a calare lo spirito del Vangelo all’interno
dei processi storici, a trasformare le culture dominanti.



Ci0 non significa cedere al mondo, né usare “mammona” per consolidare potere, ma mettersi
sempre piu in atteggiamento di servizio, che pero richiede anche energie economiche. Questa € una
chiara scelta culturale. Viviamo in una societa in cui prevalgono efficientismo e consumo in cui
anche 1 dati ideologici vanno frantumandosi. Una cultura dell’effimero e del provvisorio,
dell’individualismo e dell’egoismo.

Il denaro viene usato solo per contrapporsi, contare, consumare. Proprio per questo occorre lavorare
per una nuova cultura della compartecipazione e della corresponsabilita, non soltanto a livello
ideale ed emotivo, ma attraverso una partecipazione attiva allo scopo primario della Chiesa:
I’evangelizzazione. Sappiamo che compito della Chiesa ¢ sempre piu quello di “ispirare” le culture,
per diventare essa stessa cultura. Nessuna cultura potra mai identificarsi con la fede, nessuna cultura
potra mai incarnare in maniera totale la fede ed il Vangelo. Pero il Vangelo deve diventare cultura,
deve cioe innervare le diverse culture. Ecco allora che il discorso del sostegno alla Chiesa va ben al
di 1a di quello del sostentamento del clero.

Quando sento parlare di “stipendio al prete”, temo sempre che si vada verso una sorta di
“sindacalizzazione”, come se lo stipendio per il prete fosse un preciso diritto. Ma ¢ la comunita che
deve anche esprimersi in proposito, € non a caso si parla di “sostentamento” e non di “stipendio”,
perché il sacerdote dentro la sua comunita partecipa a questa crescita di una nuova cultura, la
cultura della partecipazione. E anche il prete sa che in qualche modo il suo ministero nasce dalla
comunita, ¢ mantenuto dalla comunita, e deve ritornare alla comunita, in spirito di autentico
servizio. Questa ¢ una mentalita nuova da costruire, un modo nuovo di fare cultura.

La seconda affermazione di principio ¢ questa. Per la prima volta la Chiesa italiana assume in
maniera piena e totale una connotazione unitaria. Noi ogni tanto parliamo di “Chiesa italiana”. Ma
la Chiesa italiana in quanto tale esiste? Esistono molte diocesi e molti vescovi, ma che - va detto
subito - faticano a fare unita e a vivere la collegialita. Quando ci riuniamo in assemblea generale, al
di 1a della buona volonta e delle tematiche fondamentali, tocchiamo con mano quanto sia difficile
percepire un cammino unitario della Chiesa italiana. La Chiesa italiana progetta i suoi piani
pastorali, che tutti conosciamo: promozione umana, comunione, comunione ed eucarestia. Adesso,
per gli anni Novanta, evangelizzazione e testimonianza della carita. Poi molte diocesi elaborano
altre scelte, condividendo solo in parte le scelte pastorali prioritarie che la Chiesa italiana compie.
Ed ecco allora che a questo punto si colloca un altro aspetto fondamentale della vicenda che ha uno
spessore culturale di portata incredibile. Per la prima volta, dal mio punto di vista, si da la
possibilita ai cristiani, dalla Valle D’ Aosta a Pantelleria, di avere la coscienza di appartenere tutti ad
una stessa Chiesa. Una Chiesa che ha, sia pure in modi diversi, il diritto di essere sostenuta. Il
discorso della perequazione non tocca soltanto il clero, ma le intere Chiese locali e le Chiese locali
nella loro dimensione nazionale. Oggi invece accade che se si chiedono in una parrocchia cento
milioni per acquistare 1’organo o rifare il tetto o restaurare un affresco, la gente li da, perché ¢ per la
propria parrocchia. Ma se si chiedono dieci lire per aiutare la parrocchia accanto, la gente risponde
“S1 arrangino, che cosa c’entriamo noi? Noi pensiamo alla nostra parrocchia, gli altri pensino alla
loro!”. Cosi la nostra parrocchia diventa sempre piu bella, e quella accanto crolla.

Ecco dunque un altro aspetto culturale importantissimo. Occorre dare alla gente una coscienza
nuova. Solo cosi la Chiesa italiana avra un suo spessore e una sua validita culturali, e dara un taglio
alle sue attuali situazioni interne di sperequazione. Perché ¢ inutile stilare documenti sul
Mezzogiorno, invitando il popolo di Dio alla fraternita e alla solidarieta, se poi di fatto in Italia
continuano ad esistere Chiese ricche accanto a Chiese povere, Chiese che possono permettersi il
lusso di iniziative pastorali raffinatissime, accanto a Chiese che non possono permettersi neppure il
necessario. Ecco dunque I’aspetto fondamentale da tenere presente. Oggi parliamo di sostegno
economico alla Chiesa italiana. E per la prima volta la Conferenza episcopale italiana va ad
esprimere una coscienza ecclesiale ancora tutta da scoprire e costruire. Questo, per me, ¢ 1’aspetto
educativo, addirittura profetico, che punta ad una cultura nuova: la cultura della partecipazione.
Perché definire la partecipazione ¢ facile e bello, viverla poi concretamente nella quotidianita
molto piu arduo. Il nodo della questione ¢ qui.



Non si tratta semplicemente di far soldi, escogitando i mezzi piu sofisticati per ottenere quanto piu
possibile da questo “famigerato” Irpef. Cosi banalizzeremmo incredibilmente il discorso, e addio
solidarieta. Mi sembra invece importantissimo che un cittadino, praticante o non praticante, possa
liberamente decidere se sostenere le iniziative della Chiesa nel campo dell’evangelizzazione (dalla
catechesi alla carita, dalla liturgia all’aiuto agli emarginati). La Chiesa si libera dell’ipoteca di un
sostegno diretto dello Stato e fa appello, attraverso strumenti pubblici, alla libera adesione sia per la
contribuzione (fino a due milioni deducibile dall’imponibile Irpef), sia per la firma da mettere sulla
propria dichiarazione dei redditi per I’otto per mille. E una cosa molto importante. Attraverso dei
gesti piccoli, piccoli ma non banali, la gente prende coscienza che in Italia ¢’¢ una Chiesa che va
promossa, sostenuta e aiutata globalmente. E che in ogni angolo di questa Italia cosi lunga si deve
avere la possibilita di sperimentare una Chiesa viva, che non rinuncia ad evangelizzare perché
rimasta senza i mezzi per farlo, ma anzi incrementa il suo impegno di evangelizzazione, di
fraternita, proprio per essere sempre piu fedele al messaggio ricevuto da Gesu Cristo.

Il denaro? Solo un mezzo

e non un fine

di monsignor Attilio Nicora - vescovo delegato
della presidenza Cei per le questioni giuridiche

Conclusioni del I Incontro degli incaricati

diocesani 1990

Comincio una prima osservazione, che mi sembra quella di fondo: il nostro atteggiamento di fronte
alle risorse, ai mezzi, al denaro per quello che riguarda il ministero della Chiesa. Mi permetto di
ricordare il motto di una banca lombarda nata dal movimento cattolico: non numen nummus, sed
artifex. Il nummus non € un nume, non € Dio, sed artifex, cioé un artefice, uno strumento. Io credo
sia un motto molto bello e indovinato, che indica I’ atteggiamento autentico che dobbiamo avere. Per
noi ¢’¢ un solo Dio ed ¢ trino, non “quattrino”. Nell’ordine della creazione il nummus che ci ¢ dato
dalla Provvidenza, grazie alla nostra inventiva, alla nostra genialita, pu0 diventare artifex, puo
essere strumento per generare cose buone e belle. Cerchiamo allora di vivere tutta questa impresa
nella prospettiva che ho indicato.

Il fatto di guardare in faccia il denaro senza paura ci deriva da quella liberta di figli di Dio che ci ¢
donata. S. Paolo puo dire che né vita né morte, né angeli, né principati, né potenze nulla e nessuno,
insomma, potra piu farci paura. Tutto € nostro quando noi siamo di Cristo e con Cristo cerchiamo di
essere di Dio. Acquistiamo quindi una liberta di fronte a tutte le cose, che ci permette di parlare di
denaro, di cercare il denaro, di amministrare il denaro con la liberta dei figli di Dio. La nostra stessa
fede, pero, ci insegna che siamo in un mondo segnato dal peccato. E il denaro ¢ tra le tipiche realta
che tentano di mettersi come numen al posto di Dio. Questo fatto ci deve mantenere
permanentemente in stato di vigilanza e ci deve ricordare la relativita e la funzionalita strumentale
che ha il denaro. Il denaro ¢ “per”, deve ‘““servire a”, non ha mai senso in se stesso. Percid non puo
essere accumulato in senso deteriore, puo e deve essere moltiplicato ma soltanto per poter servire
meglio e per poter servire di pitl. E importante che ci manteniamo in questa prospettiva corretta, che
poi sarebbe quella da insegnare nei seminari, accompagnandola anche con un opportuno
approfondimento di tipo giuridico, economico e tecnico. Nei seminari infatti la materia giuridica ¢
stata largamente abbandonata negli anni folli della contestazione, e si fa una gran fatica a
riprendere. C’¢ quello scetticismo sottile che estenua anche le buone volonta e proprio per questo
stiamo tentando di tenere un contatto piu regolare con i docenti di diritto canonico dei vari seminari,
1 quali fanno parte dell’ Associazione Canonistica Italiana. Abbiamo mandato anche a loro il
materiale per la revisione delle delibere, chiedendo un parere.

Secondo punto. E apparso piil volte il tema del rapporto preti-laici, con una sottolineatura fin troppo
generalizzata ed evidente: la fatica che si fa con 1 primi e invece la maggiore apertura e disponibilita
del mondo laicale. Secondo me il problema non ¢ tanto marcare la differenza tra preti e laici, ma



impegnarci perché in una Chiesa davvero fondata su valori di comunione, ci si metta insieme e
maggiormente in cammino. Alla fine il vero problema ¢ un problema di fede. Qui si tratta di credere
o non credere che ¢ stato promesso il centuplo a chi avra lasciato tutto per seguire il Vangelo. E
preti e laici ci dobbiamo rendere a vicenda il servizio di questa lettura evangelica della nostra
esistenza e del nostro essere Chiesa, fondando tutto su uno stile di maggior coraggio, di maggior
fiducia, di maggior apertura anche nei confronti della gente. Ma questo atteggiamento di fiducia
nasce da una dimensione di fede: Dio ¢ all’opera ed ¢ capace di suscitare cose nuove. lo non so
quale sara il risultato dell’otto per mille. I miliardi potranno essere in piu 0 in meno, ma cio che
deve passare e restare sono i valori.

Era questo il senso ultimo - anche se allora un po’ confuso e meno chiaramente percepito - di quella
firma che abbiamo messo nell’84. Vi posso attestare, ci tengo a dirlo, che I’abbiamo fatto intuendo,
sia pure confusamente, che ne poteva venire fuori una Chiesa diversa.

Una terza osservazione riguarda il problema di immagine di Chiesa che emerge da tutto quanto
abbiamo detto. Non c’¢ probabilmente una soluzione standard, ma la linea € chiara: non bisogna
fare contrapposizioni artificiose, bisogna tenere insieme i due profili delle opere e dell’annuncio.
Nella gerarchia prima c’é 1’annuncio e poi le opere, ma il prima e il poi non & mai cronologico. E
solo un problema di valori, perché le opere devono nascere dall’annuncio, altrimenti 1’annuncio non
sarebbe vero. Ma questo ¢ piu facile dirlo sul piano teologico, catechetico, mentre ¢ piu difficile
tradurlo ed esprimerlo nelle immagini e nei segni, che sono per natura loro molto evocativi, ma
anche limitati e condizionati dai tempi, dalle tecniche e da mille altre cose. Io condivido certamente
I’opinione secondo cui non possiamo escludere intenzionalmente nessuna delle tre voci (culto,
carita e clero) che la legge prevede come finalita di impiego dell’otto per mille. Altrimenti
peccheremmo di slealta. C’¢ perd un problema di equilibri, di scelte, e metodi, di approssimazione
progressiva che legittimano anche un ragionamento di questo tipo: per dare piu spazio alle risorse
per la carita bisogna marcare di piu anche nel momento propositivo, il tema della carita. Inoltre
voglio ricordare che siamo ancora all’inizio. Nei prossimi anni sara I’esperienza accumulata che ci
aiutera a capire come dovremo comportarci. Ed il vostro compito diventera importantissimo perché
sarete voi a riportare al centro 1I’esperienza vissuta sul campo, I’impatto di questi strumenti con la
realta vera delle nostre comunita e dell’opinione pubblica. Siamo all’inizio di un cammino e credo
che bisogna mettere in conto anche I’errore o la minor capacita di cogliere alcuni profili. Vi posso
pero assicurare che una certa preoccupazione c’¢. Bisogna resistere alle pressioni del tipo “non fate
tante storie, andate al dunque”, che arrivano anche da taluni patronati e da alcune categorie
professionali. Il ragionamento ¢ il seguente: “Lei, Eccellenza, non si preoccupi. Noi indichiamo al
cliente dove deve firmare e lui mette la firma.” E una prospettiva da respingere, perché occorre
motivare quel gesto almeno in maniera elementare e semplice, se vogliamo far crescere delle
coscienze e non soltanto dei miliardi.

Inoltre badate bene che per questa operazione verremo giudicati attentamente e quindi bastera una
scivolata per causare grossi danni, che poi pagheremo tutti. Quindi ¢’e anche un problema di stile,
di metodo con cui facciamo le cose, che diventa estremamente importante per quella trasparenza di
cui avete parlato diffusamente.

L’ultima cosa la vorrei dire con uno slogan: “Meno documenti e pitt documentari”. E quanto
dovrebbe fare anche la Cei, perché lo spunto ¢ valido. Mettere insieme testimonianze di vita
ecclesiale colte nel concreto della vera Chiesa - quella meno clamorosa, che non finisce sui giornali,
ma che innerva il tessuto del nostro paese 10 credo che sia una linea da privilegiare con il tempo. E
il risultato ecclesiale di una tale operazione non ¢ da sottovalutare. La vita della Chiesa va avanti
mediante una sorta di autotestimonianza, quella autoproclamazione ecclesiale che ¢ poi la sostanza
dell’annuncio cristiano: offrirsi al mondo come segno puro e trasparente dell’amore di Dio che
attraverso di noi vuol raggiungere gli altri. Quando la Chiesa riuscisse cosi a farsi segno per il
mondo, avremmo fatto quel che dipende da noi. Il resto, I’incontro misterioso tra ogni coscienza e
la grazia di Dio, quello va oltre gli spot, come giustamente ¢ stato ricordato. La i nostri strumenti
non possono arrivare; ma ci ¢ chiesto di mettere il segno per facilitare quell’incontro misterioso e



per non costringere il Padreterno a fare miracoli... i miracoli veri, non quelli di cui parliamo in
questa campagna di sensibilizzazione!

Solo i ricchi
non parlano mai di denaro
cardinale Giacomo Biffi - arcivescovo di Bologna

Omelia della Concelebrazione Eucaristica dell’ VIII
Incontro nazionale degli incaricati diocesani - 1997

Saluto, cordialmente, gli incaricati diocesani per la promozione del sostegno economico alla Chiesa,
qui radunati per il loro incontro nazionale. E ringrazio per aver scelto Bologna, come sede di questo
convegno. Coloro che sono qui convenuti dimostrano di essere ben consapevoli che il mistero del
Corpo dato e del Sangue sparso ¢ il centro e I’anima vera di tutta la vita ecclesiale di quella vita
ecclesiale al cui servizio essi si sono cosi efficacemente posti, con il loro impegno generoso e
concreto. In questa occasione credo di poter parlare a nome di tutti i Pastori d’Italia, che vogliono
esprimere la loro sincera riconoscenza, a quanti si adoperano in questo campo. Dalla vostra azione
le nostre chiese traggono la possibilita di provvedere serenamente non solo al sostentamento dei
ministri dell’altare, ma anche all’opera di evangelizzazione e formazione, nonché allo slancio
fattivo della carita.

Credo sia bello e giusto che, per la nostra meditazione di questa mattina, prendiamo la pagina
evangelica che ci ¢ offerta dalla Provvidenza e che ci parla del primo invio degli apostoli
all’umanita che ¢ in attesa della salvezza. Con questo episodio siamo ad una svolta della vita
pubblica di Gesu. Fino a quel momento si era trattato di attivita occasionale, predicava ed operava
Lui solo, dove gli capitasse di arrivare; adesso Egli passa ad una azione organizzata e sistematica.
Manda, a due a due, 1 suoi messaggeri, secondo un progetto e con delle precise istruzioni; manda i
Dodici, quelli che Lui si € scelto ufficialmente e con assoluta liberta, come lo stesso Vangelo ci ha
raccontato qualche pagina prima “Chiamo a sé quelli che volle Lui” (Mc 3,13).

Ogni vera missione nella Chiesa non puo essere frutto soltanto di una ispirazione interiore che nasca
dal cuore dell’uomo; non puo essere nemmeno un incarico ricevuto dalla base della comunita. Ogni
vera missione, nella Chiesa, ¢ un’investitura dall’alto. E non puo essere diversamente, perché ogni
missione apostolica deve essere compiuta in nome di Cristo; ed e, per cosi dire, un prolungamento
della sua attivita. Anzi, a una considerazione piul profonda, ¢ un riverbero, ¢ come una
sovrabbondanza dell’impeto con cui ci ¢ stato dato Colui che ¢, per eccellenza, 1’Inviato, I’ Apostolo
e il Sommo Sacerdote della fede che professiamo. Percid ogni missione apostolica ha la sua
scaturigine prima, addirittura, nel segreto della stessa vita trinitaria. “Come il Padre ha mandato me
cosi anch’io mando voi” (Gv 20,21). Che cosa sono mandati a fare gli apostoli? Qual ¢ il contenuto
della missione apostolica?

Il primo compito che viene assegnato & quello di annunciare ’evento della salvezza. E la
comunicazione appassionata e vibrante che, con I’incarnazione dell’Unigenito del Padre, il Regno
di Dio si ¢ ormai avvicinato ed ¢ alla nostra portata. Al tempo stesso ¢ la proclamazione che per
poter entrare nel Regno di Dio e salvarsi, occorre all’'uomo che cambi vita e abbandoni la strada del
male. “Predicavano - abbiamo sentito - che la gente si convertisse” (Mc 6,12). Non si tratta solo
della diffusione di una filosofia o di una dottrina morale, il Vangelo ¢ essenzialmente lotta contro le
forze demoniache che, da sempre, insidiano il bene e la gioia della famiglia umana. “Diede loro il
potere sugli spiriti immondi” (Mc 6,7). Poiché Gesu ¢ mandato dal Padre a rovesciare I’impero di
satana e 1 suoi apostoli sono investiti della sua stessa forza divina, essi non potranno ignorare
I’esistenza dei demoni, sarebbe un collaborare all’astuzia del demonio stesso; ma non dovranno
affatto temerli, perché sono loro i piu forti e hanno potere sugli spiriti immondi. Questa missione ha
un aspetto irrinunciabile di attenzione all’'uomo e alle sue sofferenze. Certo 1’annuncio evangelico ¢,
primariamente, annuncio di una vita eterna; ¢ anticipazione, in terra, del Regno di Dio. Ma non



esclude, anzi suppone ed esige che la Chiesa si chini anche sulle miserie e sui dolori degli uomini.
Percio ¢ detto “Ungevano d’olio molti infermi e li guarivano” (Mc 6,13). E molto interessante, per
noi, fare attenzione alle istruzioni pratiche che Gesu impartisce a chi manda nel mondo “Ordino
loro che, oltre al bastone, non prendessero nulla per il viaggio né pane, né bisaccia, né denaro nella
borsa; ma calzati solo i sandali, non indossassero due tuniche” (Mc 6,8-9).

Qual ¢ il giusto senso di questo ammonimento? Queste parole hanno, innanzitutto, una valenza
storica contingente; si riferiscono, cio¢, alla circostanza concreta di questa prima missione. E una
missione del tutto sperimentale e provvisoria, che doveva concludersi entro brevissimo tempo.
Percio Gesu si preoccupa che gli apostoli non godano di una lunga autonomia, perché si ricordino
che devono, presto, tornare da lui e, per cosi dire, all’organizzazione di base. Quando li preparera al
distacco definitivo e all’apertura di una partenza senza ritorno, le sue esortazioni saranno ben
diverse. Come ci ¢ riferito dal Vangelo di Luca, Gesu dice “Quando vi ho mandato senza borsa, né
bisaccia, né sandali, vi ¢ forse mancato qualcosa?”’. Risposero “Nulla”. Ed egli soggiunse ‘“Ma ora,
chi ha una borsa la prenda, e cosi una bisaccia” - (Lc 22,36). Pero le parole di Gesu,
innegabilmente, hanno un significato assoluto ed eterno ed ¢ che i suoi apostoli devono custodire,
nel loro cuore, I’atteggiamento interiore degli “anawin”, cioe dei poveri di Javhe, che ripongono la
loro fiducia sostanziale solo nel Signore.

Le ricchezze umane, quando sono legittime, non sono condannabili, ma sono pericolose. Percio
bisogna abituarsi a non collocare la nostra sicurezza sui mezzi economici che si possiedono o che in
futuro si potrebbero possedere, ma solo sul Dio vivo, I’unico che, alla fine, non delude. Tutto cio si
conclude, nel pensiero di Cristo, con 1’affermazione che ci devono essere delle fonti di
sostentamento per ministri del Vangelo e per la causa dell’evangelizzazione. Lui stesso si era curato
di trovarle per sé e per i suoi, secondo quanto ¢ testimoniato nell’ottavo capitolo di Luca “C’erano
con lui 1 Dodici e alcune donne che erano state guarite da spiriti cattivi e da infermita: Maria di
Magdala, dalla quale erano usciti sette demoni, Giovanna, moglie di Cusa, amministratore di Erode,
Susanna e molte altre, che li assistevano con 1 loro beni” (Lc 8,2-3). Abbiamo qui il primo “Istituto
per il sostentamento del clero”, e questo passo ne ¢ il fondamento biblico.

Ma c’¢ di piu nelle istruzioni date per la prima missione apostolica € enunciato anche il principio
fondamentale che deve ispirare tutta questa problematica. Le fonti di sostentamento si devono
reperire tra coloro che sono 1 beneficiari dell’azione di evangelizzazione e di salvezza. “Entrati in
una casa, rimanetevi finché non andiate in un altro luogo” (Mc 6,10). S. Luca, nel contesto analogo
dell’invio dei settantadue discepoli, ci chiarisce bene la portata di questa espressione “Restate in
quella casa mangiando e bevendo di quello che hanno, perché - questo ¢ il principio - I’operaio ¢
degno della sua mercede” (Lc 10,7).

Voi sapete che quando si propongono queste tematiche ¢ facile trovare tra i cristiani, e anche tra i
preti, che pure di solito non rinunciano a ricevere quanto viene loro corrisposto, una specie di
fastidio; quando, addirittura non c’¢ la colpevolizzazione di chi la prospetta. La Chiesa - si dice -
deve essere povera e, dunque, non deve mai parlare di soldi. Chi fa questi ragionamenti non merita
di essere preso sul serio. Prima di tutto, perché ¢ in disaccordo con il vero parere del Signore, come
si ¢ visto. Gesu si preoccupava dei soldi tanto € vero che aveva istituito anche una cassa della
comunita apostolica. E vero che il cassiere ha fatto una brutta fine ma questa & un’altra storia.
Inoltre, questo modo di pensare € in contraddizione con la sua stessa affermazione, perché solo ai
ricchi e non ai poveri ¢ consentito di non pensare mai al denaro. Il povero ci pensa sempre, proprio
perché non ne ha. Una Chiesa dove non si parli mai di soldi, dove si abbia vergogna di chiedere il
contributo di tutti, come se fosse una contaminazione della religione, non sarebbe una Chiesa
evangelica sarebbe una Chiesa ricca. Solo i ricchi, infatti, non hanno angosce finanziarie e possono
non chiedere nulla a nessuno. Ecco, io credo che questo concetto possa essere ricavato e portato via
come frutto della nostra riflessione. Cercare di trovare le fonti di sostentamento e di finanziamento ¢
il modo di vivere seriamente, non ideologicamente, e secondo il disegno di Cristo, il mistero della
poverta della Chiesa.



Sostegno economico

e poverta della Chiesa

di monsignor Felice Cece

arcivescovo di Sorrento e Castellammare di Stabia

Omelia della Concelebrazione Eucaristica dell’ VII

Incontro nazionale degli incaricati diocesani - 1996

Mi attengo alle letture del giorno, il cui messaggio spirituale e pastorale puo portare luce anche sui
vostri lavori. La prima lettura (Gc 2,1-9) ci mette in guardia dai favoritismi verso i ricchi a danno
dei poveri “non mescolate a favoritismi personali la vostra fede nel Signore Gesu Cristo”.
Discriminare il povero, con il vestito sordido, nei riguardi del ricco, con 1’anello d’oro e il vestito
candido, significa giudicare in maniera perversa e contraddire la fede in Cristo, Signore della gloria.
La sensibilita contemporanea ci rende vigilanti non solo verso i favoritismi personali, ma anche
verso quelli strutturali. Ci sono delle leggi che, sotto parvenza di uguaglianza, di fatto discriminano
i poveri a favore dei ricchi. Se ¢ contro giustizia dare in uguale misura ai poveri e ai ricchi, lo ¢
maggiormente organizzare le cose in maniera che 1 ricchi abbiano sempre di piu e i poveri abbiano
sempre di meno. L.’osservazione puo riguardare anche i comportamenti in ambito ecclesiale, ma,
per brevita, mi dispenso da esemplificazioni. La lettera di Giacomo non si limita a condannare il
disprezzo del povero, ma va oltre e suggerisce I’amore preferenziale per i poveri, motivando
teologicamente “Dio ha scelto i poveri”. E un’affermazione categorica, la quale deve ispirare
sempre pil la vita spirituale e I’azione pastorale delle nostre comunita. La scelta dei poveri non ha
nulla di settario, perché gli stessi motivi teologici, che la fondano, impongono di non escludere i
ricchi. Lo esige I’adempimento del pitl importante dei comandamenti, riportato dallo stesso
Giacomo “Amerai il prossimo tuo come te stesso” (Gc 2,8). In effetti bisogna amare tutti, poveri e
ricchi, e gli uni e gli altri educare alla poverta. Dio non solo ha scelto 1 poveri, ma ha scelto la
poverta. E una scelta che ha determinato lo stile di vita di Gesu Cristo ed & diventata percid via
obbligata per I’'umanita e per la Chiesa. Dovremmo avere piu coraggio nel parlare della beatitudine
della poverta, rischiando anche I’impopolarita. E facile essere applauditi, quando si rivendicano
diritti, ¢ difficile dire alla gente le parole di Gesu “beati voi poveri, perché vostro ¢ il regno di Dio”
(Lc 6,20).

Certo, la poverta evangelica non ¢ sinonimo di miseria. Essa ¢, invece, un volto dell’amore solidale,
capace di generare uno stile di vita ispirato alla sobrieta e alla condivisione, non potendo uno
nuotare nell’abbondanza, mentre altri muoiono di fame. Piu radicalmente, la poverta ¢ sequela di
“Cristo povero, umile e carico della croce”, come dice il Concilio (LG 41 a) e come ci ricorda il
brano evangelico di questa liturgia (Mc 8,27-33). Gesu predice la sua passione e rimprovera
aspramente Pietro, lo chiama addirittura satana, perché non pensa secondo Dio, ma secondo gli
uomini. Pietro pur avendo riconosciuto Gesu come il Cristo, non vuole entrare nella logica di Dio,
non vuole comprendere che la via della poverta, dell’'umiliazione e della sofferenza ¢ I’unica via di
salvezza. Eppure la poverta, inclusiva della croce, ¢ il luogo della rivelazione dell’identita di Cristo
e, conseguentemente, il luogo in cui la Chiesa ¢ chiamata a manifestare la fedelta al suo Signore.
La poverta evangelica si esprime anche nell’ accettazione della debolezza dei mezzi, superando la
tentazione della potenza, grossa insidia pari a quella della ricchezza, anche per noi uomini di
Chiesa. Nella prima lettera ai Corinzi Paolo dice “Dio ha scelto cid che nel mondo ¢ debole, per
confondere 1 forti, Dio ha scelto... ci0 che ¢ nulla, per ridurre a nulla le cose che sono” (I Cor 1
,27s.). E un’affermazione che completa quella di Giacomo: “Dio ha scelto i poveri”. Essa ci aiuta a
capire che, per essere poveri fino in fondo, nella vita personale e comunitaria, come nell’azione
pastorale, dobbiamo riporre fiducia non nella potenza dei mezzi umani, ma nella potenza di Cristo
Crocifisso. Questa ci potra pure apparire una debolezza, ma ¢ “la debolezza di Dio”, la quale “€ piu
forte degli uomini” (IC 1,25). Auspico che questo incontro nazionale degli incaricati diocesani per il
sostegno economico alla Chiesa abbia, tra gli altri frutti, anche quello di rendere piu operativa la
convinzione che tutto il discorso del sostegno economico alla Chiesa passa attraverso il vangelo



della carita, inseparabile sia dall’amore preferenziale per i poveri sia dall’effettiva pratica della
poverta, in tutta I’ampiezza del suo significato. Solo una testimonianza coerente in tal senso lo
libera da possibili ambiguita, lo rende credibile, e fa percepire il Servizio per la promozione del
sostegno economico alla Chiesa, a livello Cei e nelle singole diocesi, quale forma di
corresponsabilita e partecipazione alla missione della Chiesa, chiamata piu a dare che a ricevere,
sull’esempio di Gesu Cristo, il quale ha dato sé stesso per la vita del mondo.

Organizzazione: strumento
per 'impegno pastorale
di monsignor Enzio D’ Antonio - Vescovo di Lanciano - Ortona

Relazione al II Incontro nazionale degli incaricati
diocesani - 1991

Nel nostro mondo ecclesiale ¢’¢ una certa idiosincrasia per 1’organizzazione; essa trae origine
soprattutto dalla critica anti-istituzionale, una contestazione che ha invaso non solo le istituzioni ma
anche le strutture della Chiesa.

1. Ne ¢ stata investita in modo particolare la parrocchia, messa in forte discussione come “luogo”
esclusivo di aggregazione, nel quale i cristiani potessero riunirsi per esprimere la loro fede. Molte
altre forme, piu “carismatiche”, si sono affiancate alla parrocchia con proposte appariscenti e
accoglienti di vita comunitaria e di partecipazione pastorale. Non ¢ un fatto nuovo nella storia della
Chiesa.

2. Non ¢ mio compito portarvi sul dibattito teologico-pastorale: carisma/istituzione. Don Giuseppe
Colombo, concludendo un convegno della Facolta teologica dell’Italia Settentrionale su “Chiesa e
parrocchia”, ha scritto che tale contestazione “ha radici malsane, perché affondano ultimamente
nell’antinomia inequivocabilmente perversa, sotto il profilo cristiano, istituzione-carisma, che
notoriamente carica I’istituzione della funzione oppressiva e mortificante, rispetto alla liberta,
autenticita, novita del carisma”.

3. Una bella pagina a difesa della parrocchia, vista nella ecclesiologia di comunione, ¢ stata scritta
dal Santo Padre in Christifideles Laici, n. 26. Vi troviamo anche suggestioni per il nostro tema,
quando accenna alle forme di collaborazione tra parrocchie nell’ambito del territorio e
dell’adattamento delle strutture parrocchiali.

4. Dobbiamo, pero, mettere un qualche fondamento che rivaluti e faccia apprezzare il significato
dell’organizzazione nella vita pastorale. Non pensiamo di far troppo onore a una tecnica
(I’organizzazione) se diciamo che in sé racchiude una relazione diretta con 1’edificazione del corpo
di Cristo. S. Paolo assumendo, in maniera del tutto originale, 1’apologo classico che paragona la
societa a un corpo il quale resta unito nonostante la diversita delle sue membra, ha configurato la
Chiesa a “‘una comunione organica, analoga a quella di un corpo vivo e operante” (ChL, 20).I testi
sono numerosi, da quello fondamentale di 1Cor 12, 12-30; a Col 2, 19 con la raccomandazione a
rimanere stretti al capo, “dal quale tutto il corpo riceve sostentamento e coesione per mezzo di
giunture e legami”; al testo di Ef 4, 16 in cui I’organicita ¢ ancora piu specificata “dal quale tutto il
corpo, ben compaginato e connesso, mediante la collaborazione di ogni giuntura, secondo 1’energia
propria di ogni membro, riceve forza per crescere in modo da edificare se stesso nella carita”. La
riflessione conciliare ha ripreso il ricco insegnamento dell’apostolo Paolo e ha tracciato delle
meravigliose sintesi, come quella che troviamo in Lumen Gentium. La Chiesa, possiamo dire a
sostegno della “relazione” a cui abbiamo fatto cenno, ¢ un corpo mistico, una realta soprannaturale,
ma non ¢ disincarnata.

5. Lo stesso Concilio Vaticano II ha dei testi interessanti su queste due realta, spirituale e visibile
della Chiesa, e afferma che non si devono considerare distinte, ma che “formano una sola
complessa realta risultante di un elemento umano e di un elemento divino” e aggiunge: “per una
non debole analogia, quindi, ¢ paragonata (la Chiesa) al mistero del Verbo incarnato. Infatti come la



natura assunta ¢ a servizio del Verbo divino come vivo organo di salvezza, a lui indissolubilmente
unito, in modo non dissimile I’organismo sociale della Chiesa ¢ a servizio dello Spirito di Cristo...
Questa Chiesa, in questo mondo costituita e organizzata come una societa, sussiste nella Chiesa
cattolica” (Lumen Gentium, 8). Non ¢ affermazione di poco conto; anzi essa costituisce la chiave
per accettare la necessita della organizzazione nella vita pastorale. E d’altra parte il Concilio non ne
fa mistero. Cito qualche testo tra i tanti:

1 in Christus Dominus, 44: proprio in conclusione si “prescrive che siano redatti dei direttori
generali circa la cura delle anime, a uso dei vescovi e sia dei parroci, nell’intento di fornire loro
forme e metodi per esercitare piu adeguatamente e piu facilmente il loro dovere pastorale”;

1 in Optatam totius, 20 “sulla formazione sacerdotale” dopo il richiamo allo studio delle scienze
umane, si evidenzia la necessita che “gli alunni imparino I’arte dell’apostolato non solo
teoricamente ma anche praticamente... siano iniziati alla prassi pastorale attraverso opportune
esercitazioni”;

1 in Presbyterorum Ordinis, 13 si invitano i sacerdoti ad essere “pronti anche ad adottare nuovi
sistemi pastorali, sotto la guida dello Spirito d’amore, che soffia dove vuole”, al fine di riuscire utili
ai fedeli loro affidati;

1 in Ad Gentes, 17 partendo dalla formazione dei catechisti si raccomandano corsi di aggiornamento
persino “nelle discipline e tecniche utili al loro ministero”.

6. Possiamo dunque abbozzare questo principio pastorale: il metodo e I’organizzazione non sono
qualita accessorie di un apostolo, anzi costituiscono un’esigenza d’amore. E un dovere, infatti, per
colui che ama mettere in gioco tutte le possibilita per quelli che ama; I’improvvisazione puo essere
spesso una forma di pigrizia intellettuale e di mancanza di amore. Dicendo ci0 mi pare di essere
andato oltre la formulazione del tema, oltre cioe il semplice “strumento” di impegno pastorale. Due
esempi biblici di intelligenza organizzativa nell’apostolato, piena di sollecitudine e di amore.

1 At 6, 1-4: “In quei giorni, mentre aumentava il numero dei discepoli, sorse un malcontento fra gli
ellenisti verso gli Ebrei, perché venivano trascurate le loro vedove nella distribuzione quotidiana.
Allora i Dodici convocarono il gruppo dei discepoli e dissero: ‘Non ¢ giusto che noi trascuriamo la
Parola di Dio per il servizio delle mense. Cercate, dunque, fratelli, tra di voi sette uomini di buona
reputazione, pieni di Spirito Santo e di saggezza, ai quali affideremo quest’incarico. Noi, invece, ci
dedicheremo alla preghiera e al ministero della parola’. La proposta fu accolta e si procedette
all’elezione .

1 La “colletta in favore dei fratelli” (1Cor 16,1) che Paolo ha curato in maniera meticolosa, mantiene
un posto importante nelle sue preoccupazioni, perché egli vi vedeva un segno e la garanzia
dell’unita tra le Chiese fondate da lui e quelle dei giudei cristiani ne ha preso 1’'impegno dopo il
concilio di Gerusalemme (Gal 2,10); ne ha interessato tante comunita della Galazia (1 Cor 16,1),
della Macedonia e dell’ Acaia (Rm 15, 26), ne ha scritto ai Romani (15,26-28), ai Galati, ai Corinzi
(1 Cor 16,1-4 e 2 Cor 8-9 che costituisce un tratterello sulla colletta); ¢ andato egli stesso “a portare
elemosine al suo popolo” (At 24,17) probabilmente dopo quattro anni dal concilio di Gerusalemme;
suggerisce quando e come fare la colletta “ogni primo giorno della settimana ciascuno metta da
parte cio che € riuscito a risparmiare” (1 Cor 10,1-2); invia delegazioni a Gerusalemme con lettere
credenziali (1 Cor 16,4); da i motivi teologici della colletta, a partire dall’esempio di Cristo che “da
ricco che era, si € fatto povero per voi”, elenca i1 benefici della colletta (“chi semina scarsamente,
scarsamente raccoglie e chi semina con larghezza, con larghezza raccogliera”), stimola una gara di
generosita portando 1’esempio di altre comunita (2 Cor 8-9).

7. Finora, pero, abbiamo usato il termine “organizzazione” senza precisare che cosa si intenda
esattamente con esso. Bisogna ricorrere a qualche dizionario enciclopedico e tra le varie definizioni
colpisce quella preferita dell’ American Management Association, la quale anche se riferita ad una
azienda, sembra definire bene 1’organizzazione come un procedimento permanente € dinamico di
preparazione e pianificazione che studia la formazione, lo sviluppo e il mantenimento (sostegno) di
una struttura di relazioni di lavoro in seno ad una impresa.



E una definizione tecnica, ma che pud gettare luce sul modo di affrontare i problemi pastorali e
sullo stile dell’attivita pastorale:

a) si tratta di un procedimento permanente e dinamico perché I’organizzazione deve tener conto di
tutti 1 cambiamenti che possono sopravvenire nelle situazioni, nelle persone, nelle strutture, ecc.;

b) un procedimento che studia, progetta e programma per rendere piu efficace una istituzione; cio¢
comprenderne meglio il significato e la finalita, identificarne 1 bisogni, prevederne gli sviluppi,
distribuirne i compiti, controllarne i risultati, assicurarne 1’aggiornamento degli operatori, per
arrivare - al termine di queste analisi - a profilare un programma di azione.

8. Devo abbandonare questa strada che porterebbe all’approfondimento delle tecniche, delle
metodiche operative - oltretutto non saprei percorrerla perché non ho competenza - ed esaminare
invece I’impatto dei principi dell’organizzazione con le realta pastorali che troviamo nella vita della
Chiesa in Italia, piu acutamente avvertite. Delimito, quindi, le annotazioni ad alcune situazioni che
hanno bisogno di essere “riorganizzate” affinché I’azione pastorale sia proporzionata e incisiva. La
bibliografia in merito € ricca, ma non vi ho potuto far ricorso. Terrd invece presente un documento
post-conciliare Ecclesiae imago, Direttorio per il ministero pastorale di vescovi, del 22.2.1973,
predisposto in adempimento di CD, 44. Un testo di diciotto anni fa, ancora valido, purtroppo presto
dimenticato e tuttora ignorato negli atti del governo diocesano.

9. Raggruppo le considerazioni organizzative sulle realta pastorali (necessariamente per appunti)
sotto queste voci: territorio, personale, strutture, mezzi.

Territorio

10. Prendiamo anzitutto in considerazione la divisione ecclesiastica in unita territoriali (diocesi,
parrocchie, vicariati foranei, decanati, zone), non quella che abbraccia un particolare ceto di persone
o gli aderenti a un particolare rito. La determinazione delle unita pastorali sembra che debba essere
il primo compito di una riorganizzazione. Si possono tirare le seguenti conseguenze:

a) I'unita territoriale o geografica ¢ il luogo dove si esercita il servizio dell’autorita;

b) I'unita geografica ¢ un modo pratico di “decentralizzazione” dell’autorita sul piano pastorale;

¢) perché I’unita territoriale possa divenire una entita pastorale ¢ necessario che sia omogenea, con
la concorrenza cioe di due elementi che si compongono in unita: lo spazio geografico e quello
sociale;

d) non pare un buon criterio la divisione che ricalca pedissequamente quella amministrativa civile,
spesso artificiale e/o delineata con criteri puramente politici.

11. Il problema del riordinamento territoriale delle diocesi italiane € vecchissimo; negli archivi si
trovano tentativi risalenti agli inizi di questo secolo. Non si € concretizzato nulla con il Concordato
del 1929, ¢ fallito miseramente il progetto della Cei del 1967-68, voluto con insistenza da Paolo VI;
abbiamo vissuto un periodo di grande confusione e incertezza di decisioni negli anni *70; solo per
fortunate coincidenze la Sede Apostolica ¢ riuscita a sancire la fusione delle diocesi “aeque
principaliter” unite o unite “in persona Episcopi” (30.9.1986); si muove a piccoli e timidi passi la
rettifica dei confini diocesani, auspicata con lettere della Congregazione per i Vescovi (22.4.1988) e
della Cei (10.6.1988).

CD,22-24 ed ES, I, 12 hanno dato norme validissime e sagge sulla ricomposizione degli
“agglomerati demografici”’; sul numero degli abitanti proporzionato sia all’adempimento personale
dei compiti del vescovo sia all’ardore apostolico che incita a “spendere tutte le forze (del vescovo
stesso e dei presbiteri) nel ministero” (CD, 23/1 e 2). Con una buona organizzazione pud non aver
problemi la vita di una megadiocesi (quando dispone di persone, strutture € mezzi adeguati), anche
se ¢ meno agevole il rapporto vescovi-presbiteri (PO, 7); ma si dibatte in gravi angustie una diocesi
a dimensione asfittica, che di solito non ha “sacerdoti sufficienti per numero e idoneita”, vi
mancano “gli uffici, le istituzioni e le opere proprie di ogni Chiesa particolare... necessarie al suo
retto governo e all’esplicazione dell’apostolato” (CD, 23/3). Escludendo il “taglio per estinzione”,
sempre traumatico e con riverberi penosi nel cammino pastorale delle comunita, rimane percorribile
la via di un riequilibrio delle mappe territoriali delle diocesi, ridisegnate con piu attenzione alle
evoluzioni sociologiche che si sono verificate in questo scorcio di secolo.



12. Ancor pill complessa si presenta la localizzazione delle parrocchie e la questione della loro
dimensione. Oggi ¢’¢ un dibattito molto interessante sulle modalita dello stare insieme dei cristiani,
e quindi della parrocchia, con implicazioni di carattere ecclesiologico. Cito soltanto I’intervento piu
esplicito del magistero pontificio in ChL, 26: “La comunione ecclesiale, pur avendo sempre una
dimensione universale, trova la sua espressione pitt immediata e visibile nella parrocchia, che ¢
I’ultima localizzazione della Chiesa... In definitiva la parrocchia ¢ fondata su di una realta teologica,
perché essa ¢ una comunita eucaristica”. Non ¢ compito mio sviluppare queste interessanti
prospettive; devo rimanere, anche se verra a mancare I’anima dei problemi, all’aspetto
organizzativo. C’¢ per0d una vasta bibliografia recente sulla parrocchia, che ognuno potra consultare.
Do, invece, un elenco di questioni meritevoli di essere ristudiate.

13. Parrocchie grandi, parrocchie piccole, parrocchie urbane, parrocchie rurali, parrocchie dei centri
storici, ecc. vanno identificate e valutate non tanto in rapporto al numero degli abitanti e alla
quantita di territorio, che pitt 0 meno gravita geometricamente su un centro religioso, ma in
funzione della esistenza di fatto di una comunita cristiana, e in vista di un ritorno pit manifesto alla
realta di “Chiesa locale”: raccogliere la famiglia di Dio, come una fraternita animata dallo Spirito
Santo” (LG, 28).

14. Che esista una “polverizzazione” delle parrocchie non ¢ un mistero; al momento della
determinazione, a norma dell’art. 29 della Legge n. 222/19835, della sede e della denominazione
delle parrocchie costituite nel riordinamento canonico, fu operata una certa riduzione, ma non in
modo esteso; il Comitato della Cei aveva suggerito di tener presenti 1 requisiti indicati da Ecclesiae
imago, 179: si tratta in fondo di elementi che disegnano una comunita viva e con effettive risorse di
sopravvivenza pastorale.

15. C’¢ anche il problema dei sistemi intermedi tra parrocchie e diocesi con la divisione del
territorio in vicariati, decanati, zone: le prime due e circoscrizioni sono previste dal C.I.C. (cann.
553-555) e da CD, 30 “affinché la cura pastorale abbia la dovuta unita e sia resa piu efficace”, le
zone sono considerate in EI, 189; i criteri da seguire nella loro erezione sono ampiamente delineati
da EI, 184-190. Si tratta di strumenti indispensabili per I’applicazione in diocesi del principio della
sussidiarieta e della giusta distribuzione dei ministeri, a condizione che il vescovo rimanga
effettivamente “il principio visibile e il fondamento dell’unita” nella Chiesa particolare (LG, 23).
Semmai bisognerebbe far chiarezza sull’accezione dei termini che oggi vengono usati molto spesso
indistintamente (le zone, ad esempio, dovrebbero essere rette da vicari episcopali EI, 189).
PERSONALE

16. 11 secondo obiettivo dell’organizzazione ¢ 1’identificazione e la qualificazione del personale,
attraverso la ricognizione delle forze per svolgere una efficace azione pastorale in una determinata
unita territoriale; I’assegnazione dei compiti tenendo conto delle vocazioni, delle qualita e attitudini,
delle specializzazioni; la verifica dell’efficienza e, se non ¢ soddisfacente, una migliore possibilita
di utilizzazione delle risorse; réciclage periodico e formazione permanente, personale e comunitaria;
I’incoraggiamento nel lavoro e il riconoscimento delle capacita e delle realizzazioni. Sappiamo che
la Chiesa si espande per mezzo degli uomini. La penetrazione cristiana non ¢ mai iniziata con la
costruzione di una chiesa, di una scuola, di opere, ma con I’invio di un apostolo. Percio “gli operai
del Vangelo” sono un vero capitale e I’aggiornamento riveste I’importanza di un investimento.

17. Diamo per scontato che 1 vescovi sono stati “istituiti da Cristo per assumersi da soli tutta la
missione della salvezza che la Chiesa ha ricevuto nei confronti del mondo, ma che il loro magnifico
incarico ¢ di pascere i fedeli e di riconoscere i loro servizi e i loro carismi, in modo che tutti
concordemente cooperino, nella loro misura, all’opera comune” (LG, 30). Accenno, invece ai
problemi insoluti.

18. Distribuzione dei presbiteri: PO, 10 dedica un intero articolo alla “funzionale distribuzione dei
presbiteri” con 1’accentuazione della loro “sollecitudine per tutte le Chiese”. I1 25.3.1980 usci un
documento della Congregazione per il Clero, Postquam Apostoli, sulla collaborazione fra le Chiese
particolari circa la “migliore distribuzione del clero”. A parte il significativo fenomeno dei sacerdoti
Fidei donum, preesistente al citato documento, non si sono viste applicazioni concrete: la Cei stessa



non ha mai istituito quella Commissione di ES 1, 2, ripresa da PA, 20 che avrebbe dovuto indagare
sulle necessita delle varie diocesi del suo territorio e sulle loro possibilita di offrire ad altre Chiese
alcuni elementi del proprio clero. La crescente rarefazione quantitativa dei presbiteri relega 1’idea in
un angolo ancor pit dimenticato. Eppure esistono situazioni diocesane, il piu delle volte in piccole
realta di Chiese particolari, di tutto privilegio e non solo nel Nord d’Italia, ma anche nel Sud. Si
sviluppano invece iniziative per la preparazione di presbiteri ad “una missione vastissima e
universale di salvezza” (PO, 10) con la creazione “di seminari internazionali, peculiari diocesi o
prelature personali, e altre istituzioni del genere, cui potranno essere iscritti o incardinati dei
presbiteri per tutta la Chiesa (PO, 10).

19. Percentuale delle presenze presbiterali per abitanti: da statistiche pubblicate sembrerebbe che il
rapporto in media ¢ di 1 a 2000; un rapporto piu che ottimo. Ma nei presbiteri si notano troppi
ripiegamenti precoci e preferenze per questi rifugi: vedi pensionamenti anticipati dall’IRC,
difficolta ad accettare la cura di piu parrocchie, 1’abbarbicamento a piccolissime parrocchie, ecc.
Bisogna recuperare in ansia missionaria e in coraggio apostolico per essere rappresentazione pill
vera di quella partecipazione “della stessa ampiezza universale della missione affidata da Cristo agli
apostoli”.

20. Vita comune dei presbiteri. E impressionante il numero di quanti vivono da soli: le conseguenze
sul piano psicologico, economico, ministeriale sono tante. PO, 8 incoraggia la vita in comune sia
pure “in forme diverse in rapporto ai differenti bisogni personali e pastorali” e ne indica i vantaggi:
“aiutarsi reciprocamente a fomentare la vita spirituale e intellettuale, collaborare piu efficacemente
nel ministero... evitare i pericoli della solitudine”. Non affronta ovviamente la convenienza
economica di una vita comunitaria e il beneficio per la salute di trovare un piatto caldo, mangiato in
compagnia.

21. La presenza di religiosi/e: in una ricerca sociografica pubblicata nel 1976 apprendiamo che
15.014 comunita locali di religiose erano cosi distribuite 56,49% al Nord; 19,58% al Centro;
16,22% al Sud; 7,71% nelle Isole. Non sono informato se ¢’¢ stata un’analoga ricerca per 1 religiosi,
ma fatte le debite proporzioni ¢ pensabile che le percentuali si riproducano. Alcune congregazioni
religiose femminili, nel portare avanti il cosiddetto “ridimensionamento” hanno compiuto scelte
coraggiose per andar incontro alle esigenze pastorali del Sud; rimangono perd macroscopiche
concentrazioni al Nord, come puo essere rilevato da un qualsiasi annuario regionale. Si aggiunga
che il problema del ridimensionamento - esigenza certamente reale di fronte al calo delle vocazioni
e all’invecchiamento - ha spesso accresciuto involontariamente le poverta socio-pastorali delle
situazioni piu bisognose (sono stati penalizzati i piccoli paesi, gli asili, gli ospedali). Sul piano
dell’attivita apostolica si nota poca valorizzazione delle competenze di religiosi e di suore
nell’assegnare gli incarichi diocesani e/o parrocchiali; perplessita nell’affidare “ad una comunita di
persone una partecipazione nell’esercizio della cura pastorale di una parrocchia”, a motivo della
scarsita dei sacerdoti (can. 517 § 2); ridottissime esperienze di suore dedicate a tempo pieno nel
ministero pastorale (cfr. inchiesta del COP); disattenzione verso 1’indole e il carisma di fondazione
di ciascun istituto.

22. Promozione e responsabilita dei laici: non mi addentro nei numerosi aspetti dottrinali e giuridici
che sono racchiusi in questo comune modo di evidenziare il peso della vocazione e missione dei
laici nella Chiesa (cfr. LG,30-38; Decreto AA; EI,208; ChL). Nel dibattito ci si chiede, per esempio,
come mai la communitas Christifidelium (can. 515 § 1), cioe¢ la parrocchia, composta in gran parte
di laici, intesi come cristiani comuni, non sia “un soggetto collettivo responsabile, se pure con il suo
proprio ordinamento gerarchico, della stessa missione della Chiesa” (Dianich); per poterlo diventare
sembra che il laico sia obbligato a ulteriori aggregazioni ecclesiali. Ma, per ora e qui, facciamo
riferimento generico a quei “laici qualificati”, fortunati per essere diventati operatori pastorali nella
comunita, per impegno personale e/o per chiamata, e chiediamoci se sono effettivamente resi
responsabili o se non abbiano spesso uno spazio ecclesiale molto ridotto e puramente formale (nella
programmazione, nei Consigli, ecc.). Predomina ancora la figura e il peso del ministro ordinato, con
una mentalita e uno stile non del tutto “convertiti” a favorire la presenza dei laici con la loro dignita,



i loro carismi, le loro competenze. Ed ¢ strano come, nonostante il ridotto numero di presbiteri,
alcuni ruoli e uffici prettamente laicali, si aggiungano agli impegni sacerdotali, procurando, pero,
alcuni danni ai servizi che si svolgono: si sottrae tempo al ministero presbiterale vero e proprio, si
corre il pericolo di far in fretta e male il lavoro peculiare del sacerdote e quello che si assume o gli ¢
dato a supplenza.

STRUTTURE

23. Le strutture e i mezzi non hanno certamente la stessa importanza del territorio e del personale,
ma devono essere oggetto di organizzazione perché:

a) esprimono il volto esteriore, materiale o culturale di una realta ecclesiale e pastorale (chiesa,
centro parrocchiale, ufficio, archivio, ecc.); b) offrono gli strumenti per conoscere le situazioni, per
comunicare con gli altri, per realizzare iniziative ed opere (I’inchiesta, la radio, la televisione, la
stampa, le finanze, ecc.). Con il termine “strutture” si indicano molte cose, anche nella semantica
pastorale. Diciamo, per intenderci, che designa cio che ¢ funzionale per le attivita.

24. Luoghi di incontro, di formazione, di accoglienza: sull’importanza e sul significato simbolico di
questi spazi parrocchiali siamo tutti istruiti € convinti; ma se ci spostiamo sulla valenza reale di un
luogo, un edificio, non solo “un buco”, dove si svolgono le attivita pastorali, troviamo carenze
inimmaginabili. Due terzi dell’Italia, prevalentemente nel centro e nel meridione, sono quasi del
tutto sprovvisti di queste strutture o le hanno e le gestiscono in modo cosi precario e rimediato da
perdere quel richiamo e quell’attrazione utili alla vita della comunita. Alcune regioni del Nord
vantano una tradizione secolare di oratori parrocchiali con aule per la scuola catechistica, per
incontri associativi, per conferenze, oltre che con campi di gioco e di ricreazione: una rete
formidabile che si dirama dalle citta ai paesini di montagna. In molte altre regioni mancavano (e
forse mancano ancora) persino le case canoniche.

Se non sbaglio Pio XI avverti acutamente questa carenza ed intervenne in alcune zone del Sud
finanziandone direttamente la costruzione. Solo con la Legge 168/1962 fu incrementata I’edilizia di
culto e delle opere annesse, ma i finanziamenti erano cosi esigui che “i locali ad uso di ministero
pastorale, di ufficio o di abitazione dei parroci” si ridussero a fabbricati di modesta entita.
Naturalmente molte parrocchie dei centri storici, con le chiese incapsulate tra le case, non sono
riuscite a beneficiare di quella Legge per mancanza di siti su cui edificare.

25. EI, 180 fa un elenco degli “strumenti di apostolato” che non dovrebbero mancare nel “tipo
ottimale di parrocchia”; ¢ un elenco notevole “certi tipi di scuole, come ad esempio, le scuole di
catechismo, una scuola materna, una sede per incontri di gioventu, un centro per 1’assistenza
caritativa e sociale e per I’apostolato familiare, una biblioteca, e tutta una rete organizzativa che
tenda a penetrare capillarmente nei vari ambienti e gruppi della popolazione, con diversita di
compiti e di forme associative ma sempre per 1’unico fine comunitario e missionario della Chiesa”.
Secondo me ¢ una strada che puo e dev’essere imboccata, soprattutto se si ha la volonta e il
coraggio di investire meglio le somme provenienti dalle offerte dei fedeli, dalle Regioni, ed ora
dalla Cei: investire per la manutenzione ordinaria e straordinaria delle chiese € un dovere, ma si puo
evitare certi sperperi per continui abbellimenti (non sempre di buon gusto); non parliamo dello
spreco per le cosiddette feste religiose popolari.

26. Ogni diocesi e parrocchia dovrebbe avere un piano pluriennale per dotarsi di strutture mancanti.
E probabilmente anche la Cei, facendo ricorso ad una quota parte dello stanziamento per la nuova
edilizia di culto, potrebbe andare incontro alla graduale sanazione delle carenze del passato. Un
piano che preveda:

a) recupero delle case canoniche disabitate (esiste anche questo fenomeno del tutto simile a quanto
avviene per gli edifici scolastici), adottandole ad aule per la catechesi dei fedeli della zona: ¢ il caso
di molte parrocchie rurali o di montagna affidate in solidum ad alcuni sacerdoti;

b) ridurre e adattare ad uso pastorale le chiese non piu aperte al culto o non piu necessarie per il
culto: ¢ il caso dei centri storici;

c) affrontare la ristrutturazione e se possibile I’ampliamento dei locali esistenti;

d) acquistare o prendere in affitto locali adatti nell’ambito della parrocchia;



e) costruire ex novo quando si puo disporre di un sito edificatorio.

27. Operazioni del genere andrebbero fatte anche per le strutture diocesane, a cominciare dagli
uffici di Curia, spesso inadeguati ai tanti compiti che devono svolgere (cancelleria, tribunale, uffici
pastorali, organismi di partecipazione, ecc.), per arrivare alla casa per esercizi spirituali, alla sede
dell’ISR, al centro pastorale. Purtroppo non mi ¢ possibile entrare nel problema delle strutture per la
salvaguardia, la valorizzazione e il godimento dei beni culturali (musei, archivi, biblioteche).
MEZZI.

28. Anche qui 1l termine viene assunto con significato convenzionale per indicare gli aiuti atti a
conseguire un fine. Ne presento tre, e forse non sono i pitt importanti, ma che a livello organizzativo
sembrano di grande utilita per 1’azione pastorale.

29. L’inventario dei bisogni. Serve a verificare la conoscenza della realta in cui operare, a delineare
ci0 che va modificato nel tempo per adeguarsi alle esigenze di servizio, a intervenire con le
iniziative piu rispondenti. Si tratta di applicare quanto ¢ stato suggerito sopra in modo generico, alle
singole situazioni locali, con rilevamenti precisi che riescono a quantificare 1 bisogni attraverso una
inchiesta. L’inventario non ¢ fine a se stesso. Esso invece permette di determinare 1’ordine delle
urgenze: a livello delle zone territoriali da curare, dell’aggiornamento e miglioramento dei
collaboratori, degli organismi e delle istituzioni, dei compiti pastorali. Consente inoltre di valutare i
punti di appoggio sui quali si puo contare oppure che ¢ sufficiente rinnovare; di esaminare quali
strumenti organizzativi conviene creare o perfezionare, quali ripensare e quali lasciar morire o
sopprimere; di individuare gli ostacoli da superare; e infine di soppesare quali possibilita di
soluzioni si sono sprigionate dall’inchiesta.

30. Strumenti della comunicazione sociale. L’istruzione pastorale Communio et Progressio
(23.5.1971), al n. 126, dopo aver annotato che Cristo stesso nella sua vita terrena ¢ stato il perfetto
“comunicatore” e che gli apostoli hanno usato le tecniche di comunicazione che avevano a
disposizione, dice “Non sara quindi obbediente al comando di Cristo chi non sfrutta
convenientemente le possibilita offerte da questi strumenti per estendere al maggior numero di
uomini il raggio di diffusione del Vangelo”. Come ¢ ovvio faccio riferimento agli strumenti della
comunicazione, unicamente sotto il profilo della loro efficacia “nelle varie forme di apostolato”
(Inter Mirifica, 13); per dire subito che si assiste con soddisfazione a un fenomeno, che ¢ segno dei
tempi e che potremmo chiamare della “ramificazione delle antenne”, della proliferazione di
emittenti locali radiofoniche e televisive cattoliche; e si moltiplicano gli spazi “religiosi” nei
palinsesti delle altre emittenti private. La soddisfazione, pero, si tramuta in delusione quando
avvertiamo il cattivo uso che spesso se ne fa. CP, 128 aveva previsto questo rischio “Ci pare
superfluo ricordare che queste iniziative devono essere studiate e impostate secondo lo stile del
mezzo di comunicazione prescelto. Altro infatti ¢ il linguaggio dei mezzi di comunicazione e altro
quello dei pulpiti! E non venga ignorata I’esigenza impreteribile che le comunicazioni di carattere
religioso siano alla pari, per dignita e tecnica di presentazione, con le comunicazioni di ogni altro
genere”.

Sul piano organizzativo gli uffici diocesani:

a) devono farsi carico della formazione dei “comunicatori’’; una certa professionalita la devono
acquisire anche i vescovi e i sacerdoti che hanno spazi fissi di evangelizzazione;

b) devono sussidiare le emittenti con notizie, informazioni, presentazioni di documenti, ecc. sul
cammino pastorale della Chiesa particolare e sulle realta ecclesiali;

¢) devono seguire le varie trasmissioni religiose per consigliare e proporre aggiustamenti circa gli
argomenti, i testi, il linguaggio.

31. Rinunzio per dovere di carita a toccare il problema delle migliaia di pubblicazioni periodiche
(bollettini e giornaletti) con enormi potenzialita di informazione religiosa e di evangelizzazione, in
pratica inflazionate dal numero stesso e disperse dall’approssimazione giornalistica € non di rado
dalla grande poverta di contenuti.

32. Infine qualche considerazione riguardante le risorse economiche per le esigenze di culto e
pastorale, e per gli interventi caritativi. Grazie all’impegno della Cei - espresso attraverso la



competenza delle persone e degli organismi che lavorano per il sostegno economico alla Chiesa -
tutte le diocesi d’Italia si son viste piovere addosso una manna proveniente dal flusso dell’8 per
mille. Ma pensate alla sorpresa, davvero simile a quella degli Israeliti nel deserto, di moltissime
diocesi che non avendo altri redditi, vivevano con pochi milioni racimolati dagli atti di Curia! Ora ¢
importante saper gestire il dono della manna, non solo con trasparenza, ma anche seminando con
larghezza (2 Cor 9,6) perché il popolo di Dio si accorga che in tutte le parrocchie la provvidenza da
qualche frutto. Per non dire una parola in pil, sempre pericolosa, ricorro alla Bibbia, all’*‘icona”
della manna: “Ne raccolsero chi molto chi poco. Si misurd con I’omero: colui che ne aveva preso i
pil, non ne aveva di troppo, colui che ne aveva preso di meno non ne mancava; avevano raccolto
secondo quanto ciascuno poteva mangiarne. Poi Mose disse loro: “Nessuno ne faccia avanzare fino
al mattino”. Essi non obbedirono a Mos¢ e alcuni ne conservarono fino al mattino; ma si generarono
vermi e imputridi” (Es 16, 17-19).

33. Un secondo aspetto ¢ quello dell’annosa questione del riordinamento delle Giornate e collette
nazionali. Sono stato testimone dei primi tentativi fatti alla nascita della Cei; poi fu ripreso con gli
“Orientamenti per la Caritas”, dati dal Consiglio Permanente nel febbraio 1973; poi ancora nel
Consiglio Permanente nel febbraio 1974 (v. comunicato); e cosi via fino alle raccomandazioni di
carattere liturgico, introdotte nella II ed. del Messale Romano (dicembre 1984); mons. Nicora ha
insistito su questo tasto con ripetuti interventi scritti e orali nelle circolari ai vescovi e nelle sessioni
dell’ Assemblea. Speriamo che maturi un progetto. Intanto ¢ da auspicare che I’incaricato diocesano
per il sostegno economico alla Chiesa possa avvalersi, nel previsto comitato, di quei presbiteri e
laici, promotori di sostegni economici particolari (quali il direttore delle PP.OO.MM., della Caritas,
il delegato dell’Universita Cattolica, per le Migrazioni, e altri), che hanno acquisito una speciale
esperienza sul campo.

34. Concludere con 1 “flussi finanziari” sa di prosaico; il fatto € che stiamo facendo in Italia una
eccezionale prova riorganizzativa delle realta economiche e amministrative della Chiesa, quella che
il Card. Ballestrero nella prolusione all’ Assemblea dei vescovi del maggio 1984 defini “gestire
I’economia come pastorale”. Comunque un tocco poetico aggiusta tutto. Leggo dalle parole di
Qoelet: “Nella vita, I’'ideale sarebbe di avere insieme saggezza e ricchezza. Saggezza e denaro
proteggono come 1I’ombra. Ma la sapienza val di piu perché insegna a vivere” (7, 11-12). Con
questa stessa saggezza cerchiamo di apprezzare il valore dell’organizzazione e di saperla mettere a
servizio dell’impegno pastorale.

2

Educare al Sovvenire

I valori ecclesiali

e civili di una riforma

di monsignor Attilio Nicora - Vescovo delegato della
presidenza Cei per le questioni giuridiche

Relazione al III incontro degli incaricati
diocesani - 1992

Il nuovo sistema di sostegno economico alla Chiesa cattolica italiana non puo essere ridotto al solo
meccanismo disegnato dalle norme. C’¢, infatti, qualcosa che sta a monte del meccanismo stesso,
qualcosa che alla Chiesa cattolica sta particolarmente a cuore. Sono i valori sottesi al sistema stesso.
Valori ecclesiali innanzitutto. Ma anche valori civili.

I valori ecclesiali.



Il primo ¢ quello della comunione. Meglio: della comunione attiva. Attiva ¢ la comunione che
diventa corresponsabilita nella missione della Chiesa stessa e quindi si traduce in partecipazione
concreta alle sue necessita. E il vero fil rouge che attraversa tutto il documento della Conferenza
episcopale italiana Sovvenire alle necessita della Chiesa. E un valore centrale. La comunione
ecclesiale ¢ la dimensione costitutiva del mistero della Chiesa. In altri termini: senza comunione
non c’¢ vera Chiesa. Per la comunita ecclesiale, a questo punto, si impone un obiettivo educativo:
indurre i credenti a mettersi a servizio della Chiesa in modo totale. Una disponibilita totale, che
sappia arrivare anche al portafoglio.

11 secondo valore & un binomio: solidarieta e perequazione. E un valore che nel nuovo sistema di
sostegno si trova tradotto in tanti modi. Eccone 1 tre principali. Innanzitutto ¢’ perequazione tra
parrocchie e diocesi. Nel nuovo sistema, le parrocchie che possono dare di pitt sono impegnate a
dare di piu, quelle che possono di meno si avvantaggiano di cio che si risparmia dando di meno a
chi puo di piu. Lo stesso avviene tra le diocesi. Un esempio. Nella ripartizione della quota di otto
per mille assegnatale, la Conferenza episcopale ha destinato una certa cifra alle 227 diocesi italiane.
Ebbene meta di questa cifra ¢ divisa in 227 parti uguali a prescindere da estensione e consistenza
delle singole diocesi. Solo sulla seconda meta incidono il numero degli abitanti e le altre variabili,
che rendono ogni diocesi diversa dalle altre. C’¢ poi la perequazione tra sacerdoti. Quelli che hanno
uno stipendio o la pensione sono chiamati ad... accontentarsi. Evitano insomma di pretendere quel
di piu che invece, una volta soddisfatte le loro giuste esigenze, va a vantaggio di chi dispone di
meno. Infine ci sono la perequazione e la solidarieta nei confronti del Terzo Mondo. Il nuovo
sistema va oltre 1 limitati confini nazionali cosa invece impossibile da realizzare con il vecchio
sistema dei benefici e delle congrue, e si apre alla cooperazione internazionale sia in chiave
esplicitamente religiosa-caritativa sia come vedremo poi in chiave di solidarieta civile. Pero posso
testimoniare che alla Cei da qualche tempo c’¢ una vera e propria processione di vescovi del Terzo
Mondo. Con I’otto per mille la Chiesa italiana ¢ diventata famosa; del nostro sistema sanno perfino
alle Isole Samoa. Possiamo mettere a disposizione cifre relativamente esigue se messe a confronto
con le esigenze spesso drammatiche del Terzo Mondo. Ma ¢ gia qualcosa quel che facciamo e ce ne
accorgiamo leggendo sul volto di questi vescovi la gioia per essere stati ascoltati e almeno in parte
esauditi.

Il terzo valore ¢ la liberta. Valore comunque, ma in questo caso leggiamolo in chiave ecclesiale.
Adesso che I’otto per mille ha dato un esito relativamente favorevole alla Chiesa cattolica molti se
ne dimenticano, ma con il nuovo sistema la Chiesa cattolica aveva scelto la liberta a suo rischio e
pericolo: ogni contribuzione era ed ¢ legata alla libera scelta dei cittadini contribuenti, non ad
automatismi istituzionali che la garantissero comunque come accadeva tutto sommato un tempo.

Il quarto valore ecclesiale che la Chiesa cattolica chiede ai cittadini € di esercitare la loro libera
scelta firmando a suo favore. Ma per chiedere un simile consenso deve rendere una testimonianza di
assoluta credibilita evangelica. All’origine del consenso non c¢’¢ un meccanismo burocratico. La
fonte del consenso ¢ la gente, che esprime cost il proprio libero giudizio.

E nulla puo creare consenso piu del valore della credibilita, della coerenza, dell’evangelicita della
Chiesa stessa. Evangelicita: proprio il Vangelo non a caso promette il centuplo a chi avra avuto il
coraggio di lasciare tutto per dedicarsi totalmente all’annuncio del Regno di Dio.

1l quinto valore & strettamente connesso a quest’ultimo. E la trasparenza e correttezza
amministrativa.

Il sistema vuole anche favorire una riconsiderazione complessiva di stile, metodi e forme
dell’amministrazione delle risorse della Chiesa. Anche questo - la Chiesa lo sa perfettamente - ¢
condizione di quella credibilita che sola puo generare consenso. In altri termini: trasparenti per
essere credibili, credibili per essere liberamente scelti dai contribuenti.

Sesto ed ultimo valore: il dialogo. Il nuovo sistema dipende da fonti di “origine esterna” (offerte
deducibili e otto per mille). Cido comporta per la Chiesa la necessita di comunicare con I’opinione
pubblica, attrezzandosi di forme comunicative e linguaggi almeno in parte del tutto nuovi. E il
grande capitolo del dialogo tra Chiesa e mondo inaugurato a suo tempo dal Concilio e da Paolo VI.



In particolare, il problema che la Chiesa cattolica italiana ha dovuto affrontare ¢ stato quello di un
dialogo non limitato ai soli credenti, ma da intavolare con tutti. La comunicazione di massa rapida,
essenziale ed incisiva ha posto non pochi problemi alla Chiesa, che doveva informare gli italiani sul
nuovo sistema e convincerli a sostenerla ma senza snaturare se stessa, banalizzando il suo
messaggio e la sua immagine. E stata una fatica andata comunque a vantaggio di tutta la comunita
ecclesiale, ora che per la stessa vastita della sua azione pastorale la Chiesa cattolica ha sempre piu la
necessita di rivolgersi all’intera societa civile.

Questi sono 1 sei valori. Hanno aiutato in questi anni la Chiesa a crescere. E anche a superare alcuni
problemi, alcuni disorientamenti, alcune obiezioni, che potrebbero essere riassunti cosi. Prima
obiezione: perché ricevere soldi dallo Stato? La domanda - se I’espressione ¢ lecita - arriva sia da
“destra” che da “sinistra”. Da un lato ci proviene da chi sostiene, con una tenacia un po’ cieca e un
po’ bieca, che lo Stato ci dovrebbe finanziare comunque, e maledice il giorno in cui ci siamo
sganciati dagli automatismi precedenti per consegnarci alle libere volonta della gente. Dall’altro
lato I’obiezione ¢, ovviamente, opposta: sono soldi maledetti, equivoci, e il sistema altro non ¢ che
un astuto compromesso. Avremmo insomma solo fatto finta di cambiare le regole del gioco,
mantenendo invece di fatto 1 vecchi privilegi. In realta la Chiesa cattolica italiana ha pienamente
onorato le indicazioni conciliari muovendosi entro I’orizzonte evangelico.

Siamo sempre nella linea del centuplo in questa vita. Il centuplo alla Chiesa cattolica ¢ stato
promesso a partire dalla generosita dei suoi fedeli. Ma durante la storia la Chiesa cammina, si
edifica in modo sempre piu articolato e strutturato, fino a divenire fenomeno sociale traducendo in
forme concrete dentro la societa la forza della sua testimonianza. Nulla vieta allora che il centuplo
le arrivi in senso piu ampio proprio dalla societa civile, attraverso le mediazioni previste. Non si
tratta di un automatismo burocratico, ma della libera risposta di una societa che apprezza la
presenza e la testimonianza della Chiesa: una Chiesa che non ¢ pit quella minoritaria delle origini,
ma ha innervato di sé il Paese anche attraverso una vasta rete di servizi.

Altro problema: offerte (tra cui quelle deducibili) e otto per mille non hanno lo stesso valore
morale. Le prime costano, incidono sul patrimonio di chi le fa. Cosi non si puo non constatare che il
rischio, in passato tante volte ventilato, si sta precisamente verificando: la buona riuscita dell’8 per
mille ha in parte bloccato I’ascesa delle offerte deducibili. Il ragionamento ¢ semplice. La gente
dice: a questo punto non correte piil rischi, dunque perché dare ancora di tasca nostra? E un
meccanismo pericolosissimo. Da sempre andiamo ricordando che le forme di partecipazione al
sostegno economico della Chiesa sono tre. La prima ¢ quella che funziona da duemila anni, e non €
né disciplinata né gratificata dallo Stato: si tratta delle offerte spontanee e gratuite. La seconda ¢
quella delle offerte deducibili: c’¢ il vantaggio della deduzione fiscale, appunto, ma comporta
comunque un costo personale. Solo all’ultimo posto (di questa “scala morale”) viene 1’8 per mille
che personalmente non costa nulla al contribuente. Il problema per la Chiesa cattolica € riuscire a
mantenere ferma, limpida la gerarchia delle tre forme di apporto, evitando che la piu facile (ma
comunque valida) “divori” le prime due. Guai se 1’8 per mille spegnesse la generosita della gente,
per la Chiesa sarebbe una perdita enorme.

Il terzo problema ¢ legato all’immagine di Chiesa che emerge dal nuovo sistema di sostegno, e che
ogni tanto pud provocare, al semplice fedele come al vescovo, qualche piccola crisi di coscienza: €
davvero un’immagine piu evangelica, oppure della Chiesa sono messi in evidenza alcuni aspetti
della sua azione e della sua presenza che relegano in secondo piano quelli pit profondi e
teologicamente piu pregnanti? Domanda non facile. Tradurre nelle forme della comunicazione di
massa il mistero della Chiesa ¢ un’impresa forse sovrumana. E noi siamo proprio qui, nel mezzo,
mossi da un lato dalla necessita di raggiungere tutti 1 contribuenti, fino a “stanare” ogni porzione di
opinione pubblica, dall’altro dalla volonta di restare fedeli all’identita di fondo della Chiesa, che ¢
innanzitutto mistero, grazia, contemplazione, ascolto della Parola di Dio, preghiera, perdono, offerta
della propria vita, fraternita. Sono valori “digeribili” dalla comunicazione di massa? Molto piu
semplice ed efficace mostrare una chiesa costruita grazie all’8 per mille o i sacchi di riso in partenza



per il Bangladesh. Ma ¢ questo un volto completo della Chiesa? Difficilmente la Chiesa cattolica
riuscira a sfuggire a questo limite della comunicazione.

Un quarto problema, in parte gia ricordato: il pericolo di adagiarsi sui risultati ottenuti. Non
possiamo non riconoscere con soddisfazione che una larga fetta dei cittadini contribuenti apprezza
la presenza e le opere della Chiesa cattolica in Italia. Ma il consenso va riguadagnato ogni anno. E
un richiamo “interno”, rivolto soprattutto alla comunita ecclesiale. Ma ¢ un richiamo da fare.
Quinto problema: nonostante i nostri sforzi, una parte dell’opinione ecclesiale fatica a comprendere
quanto chi si muove in un’ottica aziendale invece comprende benissimo: la necessita di investire
soldi per ricavare soldi. Non lo capisce il credente erede di una tradizione diversa, pure nobile. E
vero: le campagne di sensibilizzazione costano. Ma occorre far capire pure che il loro obiettivo non
¢ solo ottenere soldi, ma anche coscientizzare, educare, sviluppare la partecipazione dentro la
Chiesa stessa. Sono energie finanziarie investite all’interno di una piu ampia azione pastorale, che
non si puo ridurre al semplice ulteriore ricavo di denaro per le necessita economiche della comunita.
Ultimo problema: la chiarezza e il rigore nel rendere conto dell’impiego dei fondi ricavati dall’8 per
mille. I valori fin qui richiamati vanno tradotti e resi visibili anche a livello diocesano. La coerenza
a cui richiamiamo fedeli e parroci deve innanzitutto esser la coerenza dei vescovi.

Ci sono poi, sottesi al nuovo sistema di sostegno economico, anche dei valori civili. Vorrei
indicarne alcuni. Il primo. La riforma fa emergere il valore democratico sociale del nostro Stato. Il
nostro, a differenza dello “Stato liberale” comunemente inteso, non si limita a proclamare i diritti e
a tutelarli in sede giudiziale. Fa di piu: compito della Repubblica ¢ anche rimuovere gli ostacoli di
ordine economico-sociale che potrebbero svuotare di contenuto i diritti impedendone 1’esercizio
effettivo. La riforma si colloca in questa prospettiva e non ¢ difficile coglierne in tal senso il valore
e ’attualita. Si tratta di un valore civile, ma anche di un valore iscrivibile a pieno diritto nella
dottrina sociale cristiana sullo Stato, sulla sua natura e sulle sue funzioni.

Secondo: lo Stato italiano riconosce il pluralismo culturale e sociale. In altri termini, esso rifiuta di
proporsi come “Stato etico”, portatore cioe di una sua autonoma dottrina circa i destini dell’'uomo e
della societa e tendente ad imporla ai cittadini. No. Lo Stato rifiuta di essere “Stato etico” e pero
nello stesso tempo dimostra di apprezzare i valori etici e culturali emergenti nella societa. Di piu, i
riconosce necessari affinché la societa abbia consistenza. Cosi, in una logica di pluralismo
democratico, crea le condizioni perché questi valori possano meglio esprimersi, riconoscendo che la
loro fonte non ¢, appunto, lo Stato in sé€, quanto piuttosto le persone, singole o liberamente
associate, anche attraverso quella forma di “libera associazione” che € una Chiesa o una confessione
religiosa. Tra le condizioni ci sono ovviamente anche quelle economiche e finanziarie, senza le
quali ogni “agenzia di valori” farebbe oggi fatica ad operare dentro la societa. Anche qui siamo
all’interno della dottrina sociale e cristiana. E se lo Stato crescesse di piu in questa prospettiva,
saremmo inoltre ancora piu all’interno della logica della Costituzione italiana.

Terzo. La sovranita dei cittadini. Sovranita senza dubbio parziale, quasi simbolica: ma 1’8 per mille
¢ finora ’unica circostanza in cui, nel nostro Stato democratico, viene data al cittadino contribuente
la facolta di decidere lui, sia pure in un quadro predeterminato dalla legge, quale debba essere la
destinazione di una quota del bilancio statale che deriva ed ¢ misurata su una parte del gettito dei
tributi.

Con il nuovo sistema ¢ stata promossa - ed ¢ il quarto valore - una maggiore partecipazione
democratica del cittadino. Valorizzando dunque queste forme di partecipazione, I’8 per mille ma
anche le offerte deducibili, potremmo indirettamente favorire I’affezione del cittadino verso le
istituzioni, in questo caso non pil lontane, incomprensibili ed inafferrabili. A questo proposito ¢’¢
anche chi, con un pizzico di sarcasmo, commenta: ecco, adesso nelle chiese ci diranno pure che
bisogna pagare le tasse, tutti e per intero, perché se cresce 1’Irpef cresce anche la torta dell’otto per
mille. Non credo proprio che le cose stiano cosi. Ma se anche fosse, avremmo concorso a rinsaldare
il tessuto civile della nostra societa rendendo i cittadini che vengono in chiesa piu attenti al valore
civile della partecipazione. E questo non mi sembrerebbe negativo.



Il quinto valore ¢ la cooperazione internazionale. Non ¢ stato molto sottolineato, ma attraverso la
norma pattizia s’¢ potuto canalizzare verso la cooperazione denaro di origine pubblica. In un certo
senso, la Chiesa cattolica ha “aiutato” lo Stato italiano a procedere sulla linea della solidarieta
internazionale. Senza I’otto per mille, quei 50 miliardi di lire giunti al Terzo Mondo sarebbero
probabilmente rimasti qui in Italia. Forse per costruire un nuovo stadio... E poi si ricordi che una
delle destinazioni previste per la quota assegnata dai contribuenti allo Stato ¢ la lotta contro la fame
nel mondo. Possiamo dirlo con legittima soddisfazione: la Chiesa cattolica ha aiutato lo Stato ad
allargare 1 propri orizzonti e a tradurre in atti concreti quel principio di cooperazione pur presente
negli articoli 10 e 11 della Costituzione.

Ultimo valore civile: il nuovo sistema ha fatto si che venisse fatto spazio ai valori morali e
spirituali. Il riferimento a questi valori nella nostra societa ¢ sempre pil tenue. Lo stesso complesso
istituzionale rischia di ripiegarsi sull’ottica dei meri meccanismi funzionali e di perdere il
riferimento ai valori. Il nuovo sistema, invece, “costringe” in qualche modo tutti, cittadini e
istituzioni, a ricordare che il senso ultimo di tutto, di tutto I’immenso complesso di meccanismi
gestionali e di funzioni, ¢ sempre I’uomo. L’uomo e i suoi diritti, I’'uomo e la sua esigenza di
giustizia e di solidarieta.

Sei valori civili. E tre problemi connessi.

Il primo problema. La Chiesa cattolica si rende conto che la firma sulla dichiarazione dei redditi
puo anche diventare un gesto meccanico, uno dei tanti adempimenti burocratici “dovuti”, e che il
suo profondo valore sfumi e vada perso. Il problema ¢ mantenere il giusto rapporto tra il consenso
in costante crescita e la consapevolezza dell’atto di consenso stesso. Nessuna firma dovrebbe essere
priva di significato. E la cosa non ¢ facile.

C’¢ poi il rischio molto concreto che con il consenso alla Chiesa cattolica potrebbe aumentare anche
un certo antistatalismo. Un rischio assolutamente al di 1a delle intenzioni della Chiesa cattolica.
Purtroppo - e constatarlo ¢ doloroso - I’andamento generale delle istituzioni statali gioca senza
dubbio a favore della Chiesa stessa. Molti possono firmare per la Chiesa cattolica solo per non
firmare a favore di “questo” Stato. Pericolosissimo: guai se la Chiesa cattolica dovesse in qualche
modo alimentare il sottile o palese antistatalismo gia abbondantemente presente nel Paese. E giusto
che la Chiesa cattolica sottolinei la trasparenza e la bonta delle sue opere, perd mai in polemica o in
alternativa con le istituzioni statali. Non gioverebbe a nessuno.

L’ultimo problema ¢ legato al meccanismo di ripartizione delle scelte non espresse. Meccanismo
esposto a ben note critiche. La sostanziale costituzionalita del meccanismo non dovrebbe essere
messa in dubbio. Pero il problema di cercare di far crescere il piu possibile il numero delle scelte
comunque espresse c’e.

La Chiesa cattolica ¢ oltretutto convinta che un aumento delle scelte farebbe anche aumentare la
propria quota. E comunque sarebbe importante poter dire con certezza: questi soldi gli italiani li
vogliono davvero dare alla Chiesa cattolica, cosa che oggi non si pud completamente affermare. Ma
I’aumento della partecipazione dovrebbe essere un obiettivo comune, di Chiesa e Stato assieme,
cercando di rimuovere tutti gli ostacoli, di ordine economico o procedurale, sulla strada
dell’esercizio di questo diritto.

Sostegno economico alla Chiesa:

bilancio dei primi 10 anni

cardinale Camillo Ruini - vicario del Papa per la diocesi
di Roma e presidente della Cei

Prolusione al convegno “Il raccolto della Solidarieta” -
1994



1. A distanza di dieci anni dalla firma dell’ Accordo di revisione del Concordato Lateranense,
diventa sempre piu chiaro come per comprendere il senso autentico della riforma attuata occorre
soprattutto cogliere lo spirito che la anima nel profondo. Esso risiede, come ben mette in luce la
premessa storica e politica del nuovo testo, nei principi proclamati per parte della Repubblica
Italiana della sua Costituzione e per parte della Santa Sede dei documenti del Concilio Vaticano II
circa la liberta religiosa e 1 rapporti tra la Chiesa e la comunita politica.

La prima fondamentale caratteristica del cosiddetto “nuovo” Concordato ¢, infatti, proprio quella di
essere frutto maturo della dottrina enunciata dal Vaticano II in Gaudium et spes e Dignitatis
humanae e dalla Costituzione Italiana, in specie negli artt. 7 e 8 che stanno alla base del sistema di
regolamentazione giuridica del fatto religioso da parte dello Stato. Se consideriamo la storia del
negoziato e il contenuto della normativa prodotta, rintracciamo appunto, come valori che fanno da
sfondo a tutto il quadro a dar sostegno alla nuova costruzione, I’indipendenza e 1’autonomia dei due
enti sovrani e il loro impegno alla reciproca e sana collaborazione nell’ambito di un’autentica
liberta religiosa. Si puo veramente dire che il nuovo Concordato ¢ figlio della Costituzione e del
Concilio.

Nell’odierna impostazione certamente sono escluse tra le finalita e le funzioni dell’accordo pattizio
la ricerca di privilegi, come pure il desiderio, da parte dei due poteri, di limitare il piu possibile le
competenze diverse dalle proprie: si deve ritenere conclusa, cioé 1’epoca dei Concordati come actio
finium regundorum.

Il “nuovo” Concordato ¢ da intendersi, invece come lo strumento attraverso cui la comunita politica
e la comunita ecclesiale, sono la spinta e nella logica di una costruttiva collaborazione a servizio
dell’unico uomo nel contempo cittadino e fedele, e a promozione del bene della nazione in cui si
trovano a vivere, concordano la reciproca azione in favore della tutela e dello sviluppo del supremo
diritto di liberta religiosa nei singoli ambiti della vita civile in cui il fattore religioso abbia rilevanza
giuridica.

Il presupposto da cui si parte ¢ quindi la chiara distinzione dei due ordini, lo spirituale e il
temporale, nel solco della tradizione del pensiero cristiano fondata gia nel “rendere a Cesare quello
che ¢ di Cesare e a Dio quello che ¢ di Dio” (Mt. 22,21); ma distinzione che non significa reciproca
indifferenza, disinteresse o, peggio, opposizione. In ragione del fine comune che ¢ il servizio alla
dignita della persona umana, la distinzione si traduce in proficua e ricercata collaborazione per la
tutela e lo sviluppo della vera e piena liberta degli individui come dei gruppi, della comunita civile
come di quella religiosa. L’accordo di revisione del Concordato Lateranense si puo a ragione
definire “Patto di liberta e di cooperazione”. E questa, se vogliamo, la “funzione simbolica” del
Concordato, ossia il suo messaggio di insieme, la sua qualifica piu profonda e la sua novita piu
reale, al di la e prima ancora della somma dei contenuti normativi.

Risulta, del resto, molto facile rintracciare questa nuova funzione simbolica nell’art. 1 del testo, che
si presenta come lo spirito informatore dell’ Accordo ed il supremo criterio ermeneutico di tutta la
revisione: “La Repubblica Italiana e la Santa Sede riaffermano che lo Stato e la Chiesa cattolica
sono, ciascuno nel proprio ordine, indipendenti e sovrani, impegnandosi al pieno rispetto di tale
principio nei loro rapporti ed alla reciproca collaborazione per la promozione dell’uomo e il bene
del Paese”. Questa ¢ la strada nuova e maestra su cui si ¢ incamminati in questi dieci anni e che si
deve continuare a percorrere con coerenza € buona volonta.

2. In particolare, i Vescovi italiani hanno molto insistito sui valori centrali e sulla logica della liberta
e della collaborazione. Torna il verbo conciliare: “la Chiesa non chiede privilegi, la Chiesa
domanda solo liberta!”. Liberta per collaborare sinceramente a servizio e a promozione dell’uomo e
della societa. In quest’etica possiamo realmente parlare di nuovo Concordato, in quanto € nuova
soprattutto I’impostazione, ¢ nuovo il sistema e, di conseguenza, si trasforma anche il modo di
concepire la regolamentazione concreta del rapporto tra Chiesa e Stato. Lo strumento tradizionale e
peculiare del Concordato ¢ stato e deve essere conservato € promosso non pit in un quadro riduttivo
e di privilegio ma nel clima aperto e promozionale della liberta religiosa, dove si riconosce
francamente la natura peculiare della Chiesa cattolica, le sue note caratteristiche di ordinamento



giuridico primario e di partecipazione attiva e storicamente incontroversibile alla comunita
internazionale, il suo inserimento del tutto speciale nel tessuto connettivo della nazione italiana, e
dove lo Stato si impegna con essa in una leale e proficua collaborazione a vantaggio di tutta la
societa. Proprio nella logica della collaborazione ha preso avvio la prospettiva metodologica di
affiancare ad un “Concordato quadro” lo strumento delle intese applicative e integrative.

3. Con la prima di esse approntata dalla Commissione paritetica istituita dalle stesse Alte Parti
contraenti, firmata dai plenipotenziari il 15 novembre 1984 ed entrata in vigore con tutto il
“pacchetto” concordatario il 3 giugno 1985 all’atto dello scambio degli strumenti di ratifica e con la
pubblicazione contestuale negli Acta Apostolicae Sedis e nella Gazzetta Ufficiale della Repubblica
Italiana, € nata una nuova epoca nel sistema di sovvenire alle necessita della Chiesa. Il
cambiamento di regime che ¢ stato sancito si ¢ rivelato realmente assai profondo e da piu parti €
stato indicato come una delle novita sostanziali piu significative del nuovo Concordato. La Santa
Sede, in effetti, in pieno accordo con la Conferenza Episcopale Italiana, ha colto I’occasione
offertale del negoziato per la revisione del Concordato Lateranense per obbedire all’indicazione del
Concilio Vaticano II tesa al superamento del vetusto e problematico sistema beneficiale, a cui era
collegato in Italia I’intervento diretto e organico dello Stato attraverso il versamento dei cosiddetti
“assegni supplementari di congrua”.

Il sistema che ¢ sorto puo, invece, ben a ragione essere definito come caratterizzato dall’auto-
finanziamento della Chiesa semplicemente agevolata dallo Stato, attraverso il contributo incanalato
dei fedeli e di tutti i cittadini di buona volonta. Il tutto in un clima di piena liberta della Chiesa e
dello Stato, ma insieme di convinta reciproca collaborazione.

Otto per mille e offerte deducibili nascono proprio cosi, come segni concreti di questa
collaborazione tra Stato e Chiesa nel promuovere bene il comune della nazione. La convinzione che
sta alla base & che il vero Stato democratico sociale, alla luce dell'articolo 3 della Costituzione, €
quello che non solo proclama i diritti dei cittadini ma si impegna a rimuovere gli ostacoli di ordine
economico e sociale, che limitando di fatto la liberta e I'uguaglianza dei cittadini, impediscono il
pieno sviluppo della persona umana e l'effettiva partecipazione di tutti all'organizzazione politica,
economica e sociale del Paese. Il nuovo sistema di sostegno economico alla Chiesa ¢ una delle vie
possibili per rimuovere detti ostacoli: salvaguarda la laicita dello Stato, ma non lo rende estraneo
alle aspirazioni anche religiose dei cittadini. La svolta rispetto al passato non ¢ di poco conto: 1
cambiamenti sono stati radicali.

4. La scelta dell'otto per mille rappresenta innanzitutto e macroscopicamente una forma di
“democrazia fiscale” aperta a tutti i contribuenti in vista della destinazione di una parte del gettito
fiscale nazionale verso attivita religiose, caritative, umanitarie e comunque di carattere sociale.
Attraverso la destinazione a determinati enti si favorisce I'elemento partecipativo in modo tale che
ci0 che prevalga sia l'effettiva volonta del cittadino. Possiamo dire con una punta di orgoglio che ¢
stata una novita mondiale del nostro Paese in materia di democrazia diretta a livello fiscale. Non
dimentichiamo, poi, altri rilevanti valori civili di questa possibilita: € spinta qualificata
all'internazionalizzazione dell'ltalia attraverso gli aiuti inviati al Terzo Mondo; ¢ contributo ad
iniziative di solidarieta, assistenza, sostegno, promozione umana, recupero sociale nel tessuto del
nostro Paese; ¢ valorizzazione del pluralismo religioso in quanto aperta anche alle altre confessioni
diverse dalla cattolica; € stimolo prezioso per la stessa Chiesa cattolica affinché con coerenza e
trasparenza dimostri alla societa civile di vivere davvero cio che predica.

Altrettanto sono 1 valori che motivano la scelta otto per mille sul piano ecclesiale: si tratta di un
gesto coerente con la propria fede, di una testimonianza che si fa comunione con ogni altro fratello
in Cristo e di un ulteriore momento per partecipare alle attivita caritative, religiose e di pace che la
Chiesa svolge in Italia e nel mondo.

La Chiesa cattolica stessa, grazie a queste nuove realta concordatarie, € stata sollecitata anche a
livello istituzionale a operare cambiamenti di organizzazione e di presenza della societa, tra cui
possiamo rammentare come particolarmente significativi: 'introduzione di strumenti e modalita
nuove per una effettiva trasparenza delle gestioni e per una reale partecipazione e corresponsabilita



di tutti i fedeli alla vita della Chiesa (consigli per gli affari economici parrocchiali e diocesani,
pubblicazione di bilanci e rendiconti, coinvolgimento dei fedeli laici a livello di responsabilita
effettive, ecc.); una amministrazione piu razionale dei beni ex beneficiari trasferiti agli istituti
diocesani per il sostentamento del clero; un impiego delle risorse messe a disposizione che privilegi
i servizi diretti (per esempio: locali e strumenti per la catechesi e 1'accoglienza, per I'assistenza alle
persone e alle famiglie, per interventi di promozione sociale e di recupero) e l'attenzione alla
solidarieta sul piano nazionale e internazionale (interventi caritativi nel Paese e nel Terzo Mondo),
un aggiornamento a livello di modi e mezzi per la comunicazione, esplorando meglio anche le
potenzialita offerte dalla via pubblicitaria e dal marketing diretto.

5. Le offerte deducibili destinate all'Istituto centrale per il sostentamento del clero, a loro volta,
permettono un sostegno volontario e trasparente per i sacerdoti della Chiesa cattolica che operano in
Italia e che animano evangelicamente le piu grandi e le piu piccole e sperdute comunita del Paese.
Si rende qui visibile il valore civile di atteggiamenti solidali che, seppure con significati ecclesiali
per il credente, esprimono comunque un'eccezionale valenza per tutti. La forma di agevolazione
della deducibilita costituisce un incentivo ulteriore per un apporto che, anche se non nasce
necessariamente dalla condivisione di una fede religiosa, ¢ almeno frutto della stima e
dell'apprezzamento che la Chiesa sa guadagnarsi nel generoso esercizio della sua missione in mezzo
alla gente. Sicuramente ¢ un modo per dare un ulteriore respiro di solidarieta e per farsi carico gli
uni degli altri, intrecciando risorse, disponibilita, competenze e generosita.

Catechesi
€ sostegno economico
cardinale Dionigi Tettamanzi - Arcivescovo di Genova

Relazione al III incontro nazionale degli incaricati
diocesani - 1992

Il titolo che ¢ stato assegnato alla mia conversazione cosi recita “Sovvenire alle necessita della
Chiesa. Quale catechesi per gli anni ‘90?”. Questi due temi, “sovvenire alle necessita della Chiesa”
e “quale catechesi per gli anni ‘907", sono legati in profondita tra loro. Senza alcun dubbio, ¢
prioritario il secondo tema, nel senso che ¢ la catechesi a far luce e a giustificare il sovvenire alle
necessita della Chiesa. Proprio per questo motivo il punto di partenza della nostra conversazione
sara la catechesi. Per la verita si dice “catechesi per gli anni ‘90”.

L’annotazione cronologica ci rimanda alla situazione della nostra societa e cultura, situazione che
ha un suo immediato risvolto anche sulla comunita ecclesiale. Senza dilungarmi in tentativi di
analisi di questa condizione socio-culturale, vorrei rilevarne, alla luce degli Orientamenti pastorali
per gli anni ‘90 della CEI, Evangelizzazione e testimonianza della carita, due tratti in particolare, di
cui il primo ¢ il secolarismo, ossia un modo di vivere e, piu radicalmente, un modo di pensare
“come se Dio non esistesse”.

Proprio laddove il documento parla della nuova evangelizzazione e cerca di delinearne il volto,
mette in luce che essa ¢ tale precisamente perché nelle societa occidentali deve fare i conti col
fenomeno pervasivo del secolarismo (n. 25). Nel numero 26 si spiega che cosa significa in concreto
il secolarismo. I vescovi italiani riprendono un rilievo, molto preciso e forte, fatto dal Papa
nell’esortazione apostolica Christifideles laici, 1a dove Giovanni Paolo II sottolinea 1’esigenza di
umanizzare la societa, compito questo che compete ai cristiani laici. Ma subito dopo il Papa
aggiunge che la conditio sine qua non perché 1 laici cristiani siano in grado di umanizzare la societa
¢ che sappiano intraprendere con coraggio una cristianizzazione delle stesse comunita ecclesiali. Si
tratta - sono le parole precise del Santo Padre - di “rifare il tessuto cristiano delle stesse comunita
ecclesiali”. Cio significa che I’espressione di Grotius, vivere etsi Deus non daretur, dovrebbe ora
essere declinata in un contesto di vita ecclesiale cristiano con le parole etsi Christus non daretur.
Penso che non sia difficile, proprio tra gli stessi cristiani, ritrovare sia parametri di giudizio,



secondo cui si valutano la realta, i problemi, gli avvenimenti, sia parametri di scelta, e percio
operativi, in base ai quali poi si da vita a tutta una serie di decisioni e di azioni concrete. Parametri
valutativi e operativi, dunque, estranei se non talvolta addirittura antitetici, a quelli che discendono
dal Vangelo di Gesu Cristo.

Ma c’¢é un secondo tratto della situazione sociale e culturale che incide nell’ambito ecclesiale; ne
parla sempre il documento Evangelizzazione e testimonianza della carita al n. 6, laddove si mettono
in luce due fenomeni sui quali recentemente i vescovi italiani hanno attirato 1’attenzione generale. Il
primo fenomeno ¢ quello della “soggettivizzazione della fede”, cid avviene “quando la verita
cristiana non ¢ accolta nella sua integralita e non ¢ chiaramente compresa nella sua origine divina
rivelata, come il manifestarsi e comunicarsi di Dio a noi in Cristo, per la nostra salvezza, ma viene
invece recepita e considerata valida soltanto nella misura in cui corrisponde alle proprie esigenze e
soddisfa ai bisogni religiosi del singolo”.

Un secondo e conseguente fenomeno ¢ quello della “appartenenza parziale o condizionata alla
Chiesa”. Sono ancora i vescovi a scrivere: “Di conseguenza, anche il senso di appartenenza alla
Chiesa risulta non di rado debole e condizionato, subordinato cio¢ alla corrispondenza degli
insegnamenti e della realta visibile della Chiesa alle nostre attese e preferenze, senza saper cogliere
in essa la salvezza di Dio gia presente nella storia”. Qui cade I’ultimo rilievo, forse il piu
preoccupante e nello stesso tempo il pitt provocatorio perché costituisce una sfida alla nostra attivita
pastorale: I’immagine originale e autentica della Chiesa spesso ¢ obnubilata, se non di fatto respinta
dagli stessi cristiani.

E diffusa purtroppo nell’opinione pubblica un’immagine di Chiesa che ne offusca la vera natura e
missione, perché si ferma in maniera quasi esclusiva sulla sua rilevanza sociale, per apprezzarla o
per contestarla, lasciando perd comunque in ombra la vera radice di questa stessa vitalita sociale e
cioe la realta originaria della Chiesa, come luogo e “sacramento”, in Cristo, dell’incontro degli
uomini con Dio e dell’unita del genere umano.

Di fronte a questi tratti - sono soltanto alcuni, ma li penso reali e assai presenti e visibili nella nostra
societa e nella stessa comunita cristiana - il Papa, da diverso tempo, propone come priorita
irrinunciabile della Chiesa I’impegno della nuova evangelizzazione, un impegno che, in termini piu
concreti o, se si vuole, pitt modesti, pitt umili, ma anche piu efficaci, si traduce a sua volta nella
catechesi e, in particolare, nella catechesi degli adulti. Certo, € una catechesi degli adulti, all’interno
del compito della nuova evangelizzazione, estremamente faticosa e ardua. Uno dei motivi della sua
difficolta va ricercato precisamente nel quadro sociale, culturale ed ecclesiale che ho sinteticamente
tracciato. La difficolta cresce se come oggetto della catechesi - un oggetto che evidentemente deve
spaziare sull’intera verita che il Signore ci ha consegnato e che noi, a nostra volta, dobbiamo
consegnare ai fedeli, anzi agli uomini tutti - noi poniamo il contenuto specifico del “sovvenire alle
necessita della Chiesa”.

Vorrei illustrare questo contenuto, che ¢ parte della nuova evangelizzazione e quindi della catechesi
degli adulti, riprendendo e riesponendo la prospettiva, offertaci dal Concilio Vaticano 11, della
Chiesa come popolo profetico, regale e sacerdotale. Secondo questa triplice fondamentale
connotazione del mistero e della vita della Chiesa, non dovrebbe essere difficile decifrare, e quindi
precisare in modo nitido e puntuale, che cosa comporti la catechesi degli adulti, la catechesi degli
anni ‘90, sul sovvenire alle necessita della Chiesa.

1. In primo luogo la Chiesa ¢ popolo profetico che riceve la Parola di Dio in dono affinché, a sua
volta, la annunci, consegnandola a tutto il mondo e ad ogni creatura. In questo senso la Chiesa ¢ la
comunita dei credenti, degli ascoltatori e degli annunciatori della Parola di Dio. Per essere ancora
piu concreti, non possiamo dimenticare che la Parola di Dio ha un volto e un nome, il volto e il
nome di Gesu Cristo. Da questo punto di vista la Chiesa si presenta come la “memoria” di Gesu
Cristo, compimento supremo della Parola di Dio; e, nello stesso tempo, ¢ “sacramento” di questa
stessa Parola, perché ¢ il segno che la manifesta e lo strumento che la comunica.

La Chiesa € memoria, annuncio, sacramento di Gesu Cristo, Parola di Dio, Parola di Dio fatta carne.
La “singolarita” di Gesu Cristo sta tutta qui. In Lui riconosciamo, grazie alla rivelazione e alla



risposta cosciente e personale della fede, il Figlio di Dio che si fa uomo ed entra cosi nel nostro
tempo. Percio il mistero, la singolarita di Gesu Cristo ci si presenta come mistero di incontro,
armonia, sintesi profonda interiore tra la trascendenza e I’immanenza. La Chiesa, che ¢ memoria,
segno e strumento di Gesu Cristo, ritrova dentro di sé questa singolarita di Cristo Gesu, perché
anch’essa & una realtd soprannaturale e, insieme, incarnata. E una realtd soprannaturale: in questo
senso puo essere compresa soltanto dalla fede.

Inoltre la Chiesa puo essere vissuta unicamente con la risorsa nuova ed originale della grazia. Nel
contesto della Chiesa come realta trascendente e soprannaturale possiamo capire come la finalita
tipica e originale della Chiesa stessa non possa che essere la salvezza soprannaturale, 1’edificazione
del Regno di Dio nella storia. Ma come Gesu Cristo ¢ il Figlio di Dio fatto uomo, cosi la sua
Chiesa, realta trascendente e soprannaturale, ¢ anche realta pienamente incarnata; in questo senso
fanno parte viva della Chiesa non soltanto lo Spirito Santo, il Cristo, la sua grazia, ma anche tutta la
serie di strutture esteriori, I’organizzazione, i mezzi, le diverse attivita e iniziative destinate a
costruire il Regno di Dio nella storia, Regno fatto di uomini, uomini fatti di anima e corpo.

Nella nota dell’Episcopato italiano Sovvenire alle necessita della Chiesa sin dall’inizio (n.2)
ritroviamo questa visione unitaria della Chiesa, che si compone di dimensione trascendente ed
immanente, celeste e terrestre. La Chiesa vive nello spazio e nel tempo, perché Cristo I’ha costituita
sulla terra come realta risultante di un elemento umano e di un elemento divino, come elemento
visibile sociale, al servizio del suo Spirito che la vivifica e la fa crescere. Pellegrina verso la patria
celeste, nelle sue istituzioni porta la figura fugace di questo mondo e vive tra le creature,
consapevole che le cose terrene e quelle che superano questo mondo sono tra loro strettamente
unite. Percio essa si serve delle cose temporali, anche se soltanto nella misura richiesta dalla propria
missione. Non dovremmo mai dimenticare che il destinatario della missione della Chiesa ¢ I’'uomo,
tutto I’uomo. L’uomo, in anima e corpo, ¢ oggetto dell’amore di salvezza di Gesu Cristo, che la
prima enciclica di papa Woityla qualifica come Redemptor hominis, non Redemptor animae: Gesu
Cristo medico del corpo e dell’anima, come gli inizi della storia cristiana sant’Ignazio di Antiochia.
La Chiesa segue Gesu Cristo e, come diceva Paolo VI alla conclusione del Vaticano II, vuole
continuare oggi a ritrascrivere nella storia - la storia insieme drammatica ed esaltante che stiamo
vivendo - la figura evangelica del buon samaritano. La Chiesa, se vuole servire I’uomo che ¢ realta
unitoriale, unificata, un insieme di trascendenza ed immanenza, di spirito e di corpo, di cielo e di
terra, non puo dunque disinteressarsi di tutto cio che riguarda I’uomo e la sua realta pit immediata,
e quindi di tutta quella serie di condizioni indispensabili per vivere una vita umana e, pertanto,
anche una vita evangelica e cristiana.

Nella catechesi, e in termini pit ampi nella missione pastorale, non dovremmo mai cedere a nessun
dualismo e, di conseguenza, mai optare esclusivamente o per 1’aspetto spirituale o per I’aspetto
terreno della Chiesa. Essa - come gia diceva Leone XIII - ¢ un’analogia vivente del mistero
dell’unione ipostatica del Signore Gesu, il Figlio di Dio fatto uomo. Noi occidentali, forse, siamo
invitati a recuperare maggiormente 1’aspetto misterico della Chiesa e, in particolare, I’aspetto della
sua soprannaturalita o trascendenza. Partecipando al Sinodo europeo, alla fine del ‘91, insieme a
tanti confratelli delle Chiese dell’Ovest, sono stato colpito dalla testimonianza delle Chiese sorelle
del Centro-Est dell’Europa, che si sono presentate come Chiese povere di mezzi economici ma
ricche di una vitalita evangelica che forse noi non conosciamo e non viviamo, in particolare di
quella vitalita che ha il suo vertice nella confessione della fede e nel martirio di tanti cristiani.

E una lezione da non lasciar cadere, anche ora che il Sinodo europeo & terminato. E la ritroviamo
anche nel documento CEI al numero gia citato: “La rinuncia all’imponenza umana dei mezzi e delle
risorse ¢ infatti manifestazione e garanzia di totale fiducia nella forza dello Spirito del Risorto da
cui ha origine la missione. Questa rinuncia custodisce nella Chiesa la coscienza del proprio essere
strumento dell’azione di Dio, ed € segno e condizione di credibilita della sua opera
evangelizzatrice”. Dicendo “no” al dualismo si dice “no” anche all’unilateralismo. Vanno quindi
tenuti presenti insieme sia 1’aspetto di trascendenza sia quello di immanenza; in questo senso non
possiamo accettare una visione totalmente o esclusivamente spiritualistica della Chiesa, che ¢



costituita sia dallo Spirito, ma anche dagli uomini ed ¢ per gli uomini. In questo senso
I’evangelizzazione del mistero della Chiesa comporta anche, in termini precisi e concreti, il
“sovvenire alle necessita della Chiesa”.

2. C’¢ una seconda connotazione che segna la Chiesa nel suo mistero, nella sua vita e nella sua
missione: ¢ quella della Chiesa come popolo regale. Secondo i testi del Concilio, con tale
espressione si intende una Chiesa che si pone al servizio nella carita di Gesu Cristo verso tutti, e
quindi anche e in primo luogo verso i credenti. Proprio in questo senso va considerato il servizio di
carita nei confronti della Chiesa stessa. Al riguardo vorrei proporre sinteticamente una triplice
riflessione.

La prima: la carita € un principio interiore, una virtu che sboccia e cresce dentro di noi, una realta
che ci prende nel nostro io piu profondo. La carita ¢ un amore interiore, un sentimento, un affetto,
prima ancora che un’azione; questo amore interiore ¢ precisamente la radice da cui puo scaturire
I’aiuto concreto, I’iniziativa. Inoltre, non ¢ solo la radice, ma anche 1’incentivo, la spinta; ¢ la
risorsa, la fonte del dono, proprio come, a sua volta, il dono diventa il segno, il frutto, la
testimonianza, la verifica di questo amore interiore. Forse abbiamo bisogno tutti quindi di riscoprire
la carita come amore interiore, come affetto: bisogna nutrire affetto verso la Chiesa, verso la propria
Chiesa.

Ricordo il titolo di un libro che, a suo tempo, suscitd un certo scalpore “La Chiesa nostra figlia”, di
Adriana Zarri. In un certo senso siamo figli della Chiesa madre, in un altro senso nei confronti della
Chiesa siamo come padri e madri che la generano e la fanno crescere mediante questa realta
interiore che ¢ I’affetto.

Proprio in questo affetto interiore e profondo, che sa connotarsi anche di sentimenti di tenerezza, sta
la radice da cui deriva il dono concreto e materiale che a questa stessa Chiesa i cristiani sono
chiamati ad offrire. Una seconda riflessione sul servizio della carita destinato alla Chiesa. La Chiesa
puo essere termine di tale servizio in maniera diretta, quando siamo noi stessi che individuiamo una
necessita, un bisogno, un’indigenza, e cerchiamo di colmarli. Ma c’¢ anche un modo indiretto di
raggiungere la Chiesa: si tratta di lasciare che sia lei stessa a divenire il soggetto che pratica la
carita, compiendone le opere. Il “sovvenire alle necessita della Chiesa”, in ultima analisi, significa
proprio questo: rinunciare a raggiungere noi in modo personale un’esigenza e lasciare che sia la
stessa Chiesa, come tale, ad avere, proprio grazie al nostro contributo, la possibilita di compiere le
opere della carita. Cio ha una sua importanza, perché ¢ proprio il concorso e 1’'unione del dono di
tanti fratelli a rendere possibile alla comunita un gesto di servizio pit mirato, piu efficace, piu
significativo, reso cioe segno della testimonianza di una Chiesa che non ¢ soltanto la comunita della
Parola o del Sacramento, ma anche la comunita della Carita.

Per la verita, rientra in una caratteristica originaria e profonda della carita quella di essere umili e di
rinunciare a determinare la finalita e 1 destinatari del nostro gesto di carita, ma di lasciare ad altri in
questo caso alla nostra madre Chiesa il gesto caritativo: sara il gesto che essa, in una visione piu
ampia e precisa, ritiene il pit indovinato ed incisivo, e piu capace di dare credibilita alla Chiesa
stessa.

L’ultima riflessione riguarda la carita nella sua autentica natura, quella di un amore “nuovo”, perché
non viene dalla carne e dal sangue ma dall’alto. Non nasce e non cresce dentro il nostro cuore, che ¢
pur sempre un cuore di pietra, ma sboccia e si sviluppa in un cuore di carne, in un cuore nuovo: il
cuore di Gesu Cristo, che mediante il suo Spirito fa nuovo il cuore del cristiano. Pud sembrare una
annotazione ovvia e scontata; in realta non lo €.

In tal senso il documento Evangelizzazione e testimonianza della carita ci invita a ritrovare
nell’amore nuovo dei cristiani le stesse caratteristiche da cui ¢ segnato I’amore di Gesu Cristo. Sono
le caratteristiche che danno un valore del tutto particolare al “sovvenire alle necessita della Chiesa”.
Ora una delle caratteristiche dell’amore nuovo di Gesu Cristo ¢ la gratuita, il disinteresse, il dare
senza sapere a che cosa servira il nostro gesto di aiuto. Nel 1991, grazie all’otto per mille, sono stati
distribuiti 50 miliardi di lire per interventi caritativi nei paesi del Terzo Mondo. L’elenco dettagliato
delle destinazioni ¢ disponibile. Ma la logica della gratuita e del disinteresse ¢ di dare senza



preoccuparci di quello che succede dopo. In verita, bisogna anche essere concreti, oculati e giusti,
ma I’importante ¢ che non venga mai meno il valore della gratuita. Un altro elemento tipico
dell’amore nuovo ¢ quello della cattolicita, dell’universalita. L’amore, per sua natura, deve
rivolgersi a tutti, diversamente contraddice la sua intima fisionomia. In questo senso 1’otto per mille
aiuta in termini concreti a iscrivere il nostro piccolo o grande gesto di carita nell’orizzonte della
cattolicita della Chiesa. Ultima caratteristica ¢ la missionarieta. Ogni atto di carita € compiuto
ultimamente per rendere gloria a Dio. Ma lo stesso testo del Vangelo di Matteo, che richiama questa
finalita dell’intervento caritativo, subito aggiunge: che gli uomini vedano. In altri termini, la
missionarieta significa anche questo: chi ha capito il “sovvenire alle necessita della Chiesa” si deve
impegnare affinché altri condividano il suo gesto carita.

3. C’¢ infine una terza connotazione che segna la vita e la missione della Chiesa: la Chiesa ¢ popolo
sacerdotale. Essa accoglie la Parola di Dio, la rende per cosi dire carne o cibo e bevanda per gli
uomini mediante il servizio della carita. Ma la stessa Parola di Dio ¢ chiamata anzitutto a renderci
“adoratori del Padre in spirito e verita”. Tutti ricordiamo la prima parte della celeberrima
espressione di sant’Ireneo di Lione, Gloria Dei vivens homo, (¢ I’'uomo vivente la gloria di Dio).
Ma sant’Ireneo prosegue affermando et visio Dei est vita hominis (il destino dell’uomo ¢ la visione
di Dio). In questo senso si apre un discorso sui sacramenti e sulla preghiera, del quale vogliamo
segnalare due aspetti, quasi un appello alla conversione per noi e gli altri. Il primo ¢ il significato
plenario della Eucaristia. Eucaristia significa unione di ciascuno di noi con Gesu Cristo, significa la
massima unione possibile. Questa unione perd non puo mai essere separata da quella con le membra
del corpo di Gesu Cristo; anzi I’'unione con Gesu Cristo diventa la radice viva, la sorgente
inesauribile e la forza per far maturare dentro di noi una coerente unione con il nostro prossimo, con
tutto il nostro prossimo, a cominciare secondo la predilezione evangelica, dagli ultimi nella societa
e nella stessa comunita ecclesiale. L’unione si esprime evidentemente a vari livelli, ma, dal
momento che ogni livello ¢ necessario perché essa sia pienamente umana, comporta anche la
communio bonorum.

I sacerdoti una volta all’anno nella liturgia delle ore, in particolare nell’ufficio delle letture,
riascoltano la voce limpida e stimolante di san Giovanni Crisostomo. E un lungo brano, di cui cito
ora il passo piu significativo “La Chiesa non ¢ un museo d’oro e d’argento, né un’assemblea di
angeli. Volete onorare il corpo del Signore? Non disdegnatelo quando lo vedete coperto di cenci.
Dopo averlo onorato in Chiesa con abiti di seta, non lasciatelo fuori a soffrire il freddo, non
lasciatelo nella miseria. Colui che ha detto: ‘Questo ¢ il mio corpo’ e che vi ha garantito con la sua
parola la verita della cosa, questi ha anche detto: ‘“Voi mi avete visto affamato e non mi avete dato
da mangiare, ci0 che vi siete rifiutati di fare a uno di questi piccoli voi lo avete rifiutato a me
stesso’. La citazione ¢ di un libro molto bello dal titolo, Vita liturgica e vita sociale, dove 1’autore
Hamman, noto soprattutto per molte opere sulla preghiera, mette in luce come non possa essere
gradita a Dio una preghiera che pretenda di rivolgersi al Padre dimenticandone i figli.
L’annotazione ¢ molto semplice, ma non per questo € meno importante, oppure estranea alla
preoccupazione pastorale che nasce dal fatto che tante o troppe “Messe” di cui ¢ ripiena la vita e
I’attivita delle comunita cristiane, sono ancora ‘“veterotestamentarie” e meriterebbero ancora oggi il
rimprovero del profeta Isaia sul mancato gradimento da parte di Dio di un culto distaccato, anzi
contraddetto dalla vita. All’interno poi della santa Messa, anche il gesto liturgico dell’ offerta va
riscattato dal ritualismo in cui ¢ caduto e va riproposto nel suo significato piu autentico. Un
insegnante di teologia morale, monsignor Giovanni Battista Guzzetti, diceva che, quando il
fidanzato vuole con un segno dimostrare il suo affetto alla fidanzata, le porta un fiorellino, non un
carro pieno di fieno, perché il fiorellino rientra in genere signi, nel genere del segno. Un segno puo
essere piccolo in sé: I’'importante ¢ che sia ricco di contenuto. Sappiamo pero che, se si riduce
troppo la stessa materialita del segno, si riduce necessariamente anche il segno stesso. Ecco perché
questo gesto, tipico delle nostre celebrazioni eucaristiche, meriterebbe di essere riscoperto nella sua
autenticita e destinato a superare quel ritualismo che tante volte lo caratterizza.



Sfogliando le pagine del volume citato dell’Hamman, ci si imbatte in tanti passi dei Padri della
Chiesa che ricordano il fenomeno antico, addirittura veterotestamentario, della decima, che poi
nella Chiesa ¢ caduto: caduto nella sua formulazione concreta, ma non nel suo significato. I Padri
insistono: «Noi siamo ancora come gli scribi e i farisei, anzi siamo peggio di loro, perché gli scribi e
i farisei il precetto della decima lo adempivano, noi invece non lo adempiamo pit». E un passo fra i
tanti. Ricordiamo ancora san Giovanni Crisostomo: dopo aver parlato di Abramo e delle primizie
offerte a Dio per esprimere la sua gratitudine, il vescovo di Costantinopoli intende la decima nel suo
senso letterale e, proprio in questo contesto, si preoccupa dei poveri, rimproverando i cristiani di
essere piu inadempienti degli scribi e farisei. Dice in una predica: “In che misura facevano
elemosine? Voglio farvelo sapere in questa circostanza, al fine di sollecitare coloro che non danno
nulla come offerta, e nello stesso tempo di non nutrire 1’orgoglio di quelli che danno, ed anzi
incoraggiarli a dare di piu”. “Che offerte facevano dunque i farisei? Innanzitutto la decima di tutto
quello che possedevano, poi un’altra decima e, infine, una terza. Davano inoltre le primizie, i primi
nati delle loro greggi, e in molte altre circostanze per i1 peccati, le purificazioni, le feste,
I’emancipazione dei crediti e degli schiavi, i prestiti senza interesse. Se anche dopo aver dato un
terzo o addirittura la meta dei propri beni non si ¢ fatto ancora niente di straordinario, quale sara il
merito di colui che non ha dato nemmeno la decima parte di cio che possiede?”.

Possiamo concludere con qualche accenno di carattere educativo. La catechesi, ma pit ampiamente
I’azione pastorale della Chiesa, ¢ un’espressione concreta della sua azione educativa. La Chiesa ¢
essenzialmente maestra e madre e, in questo senso, la sua attivita ¢ intimamente e strutturalmente
segnata da questo suo amore, impegno ed arte educativa. Noi tutti, in quanto siamo membri della
Chiesa, siamo chiamati a condividere il suo amore di maestra e di madre, e quindi la sua “arte
educativa”. Questo comporta innanzitutto un impegno maggiore di quanto gia si fa per informare 1
cristiani sul fatto che ¢ parte integrante del loro dovere di credenti il “sovvenire alle necessita della
Chiesa”.

Informare vuol dire parlare; ma bisogna parlare in modo adeguato, altrimenti si rischia di vanificare
I’annuncio. Prima di tutto perod si deve parlare; si informa parlando, scrivendo, leggendo e invitando
a leggere: tutte forme di questo elemento essenziale del rapporto educativo che ¢ la parola. L’ arte
educativa comporta si il parlare, ma occorre poi giungere a parlare al cuore, impegnandosi cio¢ alla
formazione di una coscienza. In altri termini, parlare vuol dire anche giustificare quello che si dice e
motivare quello che si propone. Non basta affermare che tra i precetti della Chiesa c’¢ anche quello
del sovvenire alle sue necessita; occorre poi giustificare, offrire le ragioni profonde e convincenti
circa questo dovere. Questo significa dar vita a una vera e propria catechesi sul “sovvenire alle
necessita della Chiesa”; ¢ importante non solo parlare di questo tema, ma soprattutto parlarne in
maniera tale da diventare formatori di nuove coscienze, di coscienze sensibili a questa
responsabilita.

Perché poi la parola non attecchisca soltanto nel profondo della coscienza, ma sia resa credibile,
trasparente, anzi affascinante e appetibile, occorre che si presenti all’educando un modello.
All’interno delle comunita ecclesiali ci sono alcune persone o categorie di persone che dovrebbero,
proprio per la loro posizione o, piu precisamente, per il loro carisma, presentarsi con questa
fisionomia di modelli e testimoni, persone che stimolano e attraggono gli altri a seguire 1’esempio.
Potranno essere le famiglie, 1 papa e le mamme, perché la comunita cristiana non puo rinunciare a
quell’efficacia che, per natura e per grazia, ¢ affidata alle parole e all’esempio concreto dei genitori
cristiani. E perché dimenticare le comunita sacerdotali e religiose? Noi sacerdoti rischiamo di
peccare ogni giorno, quando diciamo tante cose agli altri, magari anche con convinzione e calore,
ma non presentandoci sempre anche come modelli, forma gregis, come ci ricorda I’apostolo san
Pietro. Infine I’amore, I’impegno e 1’arte educativa nelle Chiese particolari devono essere incarnati
in alcune persone che coscientemente e liberamente assumono 1’incarico diocesano. Siamo chiamati
a riscoprire il significato ecclesiale e ministeriale di questo impegno a favore della Chiesa in Italia e
di tutte le Chiese nel mondo.



E un significato che pud avere una sua parentela con il diaconato permanente e con le sue molteplici
forme. Accanto alla “forma classica”, ce n’¢ una pit modesta, di cui forse 1 libri di teologia o di
pastorale ancora non parlano, ma di cui ha bisogno la nostra Chiesa: la forma diaconale di chi si
assume I’incarico diocesano del “sovvenire alle necessita della Chiesa”. Rinnovo ancora una volta
la gratitudine di tutti i vescovi italiani perché voi questo compito lo adempite, e non da oggi, con
serenita e generosita. Sono perod soprattutto 1 poveri € 1 pitl bisognosi che ci ringraziano per un
compito adempiuto con convinzione e disinteresse, come una vera e propria forma di diaconia, ossia
di servizio della carita di Gesu Cristo in favore della sua Chiesa.

Talenti
e sapienza
di monsignor Renato Corti - Vescovo di Novara

Omelia di apertura del III Incontro nazionale
degli incaricati diocesani - 1992

In apertura di un Convegno che, in un certo senso, dovra essere anche molto tecnico, le pagine
bibliche di questa Liturgia (1 Re 10,1-10 e Mc 7,14-23) sembrano avere una particolare risonanza
proprio perché vanno in un’altra direzione.

La regina di Saba va a far visita a Salomone. Secondo qualche commentatore le finalita della visita
erano diplomatiche ed economiche. Di fatto il discorso, che poteva concentrarsi sui “talenti d’oro”,
¢ stato segnato dalla scoperta della “sapienza” e dall’approfondimento degli enigmi della vita. Il
Convegno che si tiene qui a Baveno ¢ sui problemi e le iniziative opportune per finanziare culto e
carita della Chiesa italiana (e di tante altre chiese sparse nel mondo). Un tema di questo genere puo
e deve diventare 1’occasione per delle riflessioni “sapienziali”: a quale educazione del nostro popolo
miriamo? A quale stile dei preti? Quali strade seguire perché si evitino 1 malintesi? Come, in tutto
questo, “ricordarsi sempre dei poveri”’, come garantiva Paolo di sé (cfr. Gal)? E come garantire
equita distributiva e sobrieta nell’uso dei mezzi disponibili? La riflessione su queste domande
permette certamente una crescita ecclesiale notevole.

Nel Vangelo di Marco, Gesu parla di cio che contamina 1’uomo, che non € propriamente il cibo:
sono invece le intenzioni che 1’'uomo ha nel cuore. Sembra di cogliere un possibile parallelismo con
quanto detto a proposito della prima lettura: con parole un poco altisonanti potremmo dire che 1
problemi di economia sono sempre - anche, e in prima istanza - problemi etici. Cio vale non
soltanto per gli industriali o i commercianti, ma anche, nel suo piccolo, per la Chiesa, nella misura
in cui deve maneggiare denaro.

Evidentemente la pagina evangelica apre su urgenze etiche pit complessive, che noi faremo bene ad
assimilare: invita a uscire dal formalismo o dall’estrinsecismo morale; invita a saper esaminare con
acutezza i pensieri del nostro cuore; invita a dare grande peso agli orientamenti e, appunto, alle
intenzioni, che qualificano la nostra esistenza personale e le nostre scelte pastorali, anche quelle che
matureranno in questi giorni del Convegno.

La logica dei pani
e dei pesci
Cardinale Salvatore Pappalardo - Arcivescovo di Palermo

Omelia al IV Incontro nazionale degli incaricati
diocesani - 1993

Credo che questo convegno si debba svolgere all’insegna di una grande fiducia e di una grande
speranza che sono peraltro, da un lato sostenute e motivate dai risultati che si sono finora ottenuti,
dall’altro per I’aiuto che il Signore, certamente, non manchera di dare quando le nostre intenzioni



sono rette, sincere, quando non si tratta di accumulare beni della terra ma di averne di disponibili
per una azione evangelizzatrice, missionaria che testimoni la sollecitudine e la carita della Chiesa
dinnanzi ai vari bisogni del mondo.

Se ¢ vero che questa umanita ha sempre rischiato, e tuttora rischia, di essere sommersa da grandi
ondate di malvagita, di corruzione, di perdita, di alcuni valori che sono a sostegno della moralita,
della legalita, della pace sociale, non dobbiamo perdere la fiducia che, anche in mezzo a tutte queste
traversie e, qualche volta, tragedie che ci indurrebbero a perderci di coraggio e di animo, il Signore
sa poi intervenire. Anche miracolosamente, se occorre, ma in ogni caso dando a noi uomini
I’impegno e la responsabilita di provvedere, come possiamo, perché non tutto si perda del bene che
¢ nel mondo, ma che rimanga sempre quella radice feconda dalla quale poi scaturiscono tutte le
altre iniziative.

Gesu, ¢ capace di moltiplicare i pani per quelli che hanno bisogno di essere sfamati, perché lo
hanno seguito, perché vogliono ascoltare la Sua Parola, perché vogliono essere discepoli e seguaci
di Cristo. Il Signore Gesu ha operato diversi di questi miracoli ai quali Lui stesso si riferisce nel
brano di oggi, ma, in entrambi, ha voluto la collaborazione degli uomini: “Date voi da mangiare”.
Mi sembra quasi che a voi sia rivolto anche questo stesso richiamo del Signore, ma anche, diciamo,
questo impegno di responsabilita perché, da parte nostra, si faccia tutto quello che ¢ possibile, si
raccolgano tutti 1 mezzi disponibili per dare da mangiare, per sostenere 1’azione della Chiesa nei
suoi ministri, ma anche nelle sue iniziative, nei suoi impegni caritativi e sociali.

Date voi da mangiare, fate voi quello che € necessario per raccogliere tra voi stessi quel tanto che €
disponibile: sara poco, saranno cinque pani e due pesci, saranno sette pani, ma poi il Signore li
moltiplica ed, anzi, li provoca a ricordare, loro cosi immemori, quanto ne ¢ avanzato di quello che
occorreva proprio perché, a un certo momento, ¢ intervenuta la mano del Signore, la Sua forza
taumaturgica. Noi questa fiducia e questa fede la dobbiamo sempre avere non per rallentare 1 nostri
sforzi, la nostra tensione spirituale e morale, ma sapendo che proprio se noi ce la mettiamo tutta poi
il Signore interviene ed € Lui che opera prodigi con la Sua mano che non si € mai raccorciata, che €
sempre tesa per guidare il Suo popolo.

3

Gli incaricati diocesani
e il coinvolgimento

La figura e il ruolo

dell’incaricato diocesano

di monsignor Attilio Nicora - vescovo delegato
della presidenza Cei per le questioni giuridiche

Intervento al II Incontro nazionale degli incaricati diocesani - 1991

Nell’assemblea generale Cei del maggio 1988 per la prima volta abbiamo introdotto la prospettiva
dell”’incaricato diocesano”. Parlando ai vescovi mi ero permesso di richiedere loro la nomina di un
incaricato per ciascuna diocesi, che coordinasse tutte le attivita di informazione e di promozione da
sviluppare a livello diocesano e tenesse 1 collegamenti col “gruppo di lavoro” della Cei. Era quello
il gruppo iniziale dal quale poi si € sviluppato il Servizio per promozione del sostegno economico
alla Chiesa. Nello stesso anno 1988 il discorso con 1 vescovi fu ripreso; attraverso una lettera che il
Segretario Generale invio loro, furono indicati alcuni criteri generali di scelta dell’incaricato
diocesano. Si diceva che I'incaricato dovrebbe essere una persona convintamente inserita nella
comunita ecclesiale, dovrebbe avere una certa dimestichezza con le materie giuridiche e fiscali,



dovrebbe saper comunicare con semplicita e con efficacia le nozioni necessarie e le idee che sono
soggiacenti; e infine dovrebbe possedere doti di organizzazione e di animazione. Nella stessa lettera
mandata ai vescovi erano stati indicati anche alcuni possibili riferimenti pratici: chi andare a cercare
per questo incarico? Si era detto, tentando di aiutare i vescovi che potrebbe trattarsi sia del
presidente dell’Istituto diocesano per il sostentamento del clero, sia dell’economo diocesano, sia del
direttore del settimanale della diocesi, ma si era anche espressamente fatta 1’ipotesi che invece di un
sacerdote si scegliesse un laico.

Nell’ottobre 1988 si ¢ iniziata poi una prima forma di comunicazione, mirante a indicare e a
proporre le attivita che I’incaricato avrebbe dovuto svolgere. E si ¢ cominciato a introdurre qualche
concetto che poi ¢ diventato pil usuale: costituire un gruppo di lavoro o comitato diocesano intorno
all’incaricato, utilizzare i diversi strumenti della comunicazione sociale, avviare i contatti con alcuni
settori della realta sociale particolarmente interessati al momento delle dichiarazioni tributarie,
mantenere comunque vivo il rapporto con il gruppo di lavoro della Cei e partecipare agli incontri
regionali, che comincio ad organizzare per un primo contatto pill organico tra centro e periferia.

Ho fatto questo breve richiamo storico per sottolineare come, in realta, non abbiamo teorizzato in
partenza una figura di incaricato in maniera organica e per dir cosi scientifica, ma siamo partiti dalle
urgenze immediate: abbiamo individuato alcune prime funzioni elementari, e pero costitutive ed
essenziali, e cosi a poco a poco si € delineata nei fatti la vostra figura. Di questo ci si potrebbe in
teoria lamentare, anche perché puo essere che una non sufficiente chiarezza di partenza abbia
concorso a lasciare qualche zona d’ombra durante il cammino; pero da un altro punto di vista si puod
dire che forse questa ¢ stata la scelta praticamente piu intelligente, nel senso che ha affidato in
qualche modo all’esperienza e allo svolgersi delle cose 1’incarico di costruire a poco a poco una
vostra piu precisa identita. Non dimentichiamo anche che ci stiamo muovendo in una materia che ¢
per molti, e sotto tanti aspetti, nuova, che non presenta modelli di riferimento in una certa tradizione
ecclesiale; e quindi questo modo di partire si ¢ dimostrato sostanzialmente come quello pil saggio e
concretamente pill utile. E perd giusto che, via via che il cammino si sviluppa, la domanda sulla
propria identita riappaia e faccia da stimolo salutare, proprio per impedire che ci si appiattisca in
qualche modo sulle cose da fare, dimenticando la ragione piu profonda e la tensione connaturale che
dovrebbe invece caratterizzare la figura dell’incaricato. Potremmo domandarci come di fatto oggi si
presenta la figura dell’incaricato. Ma credo che la domanda che piu giustamente ci dovremmo fare
¢: che cosa deve essere I'incaricato? Non soltanto che cosa ¢ stato in partenza, non soltanto come si
presenta attualmente, almeno per questi elementi descrittivi di tipo piuttosto esteriore; ma la
domanda importante ¢: come deve meglio identificarsi questa figura e come deve vivere le
correlazioni molteplici che € chiamata a instaurare?

Potremmo riprendere per un momento i quattro elementi che erano stati indicati nella prima lettera
che mons. Ruini mando ai vescovi nell’88: persona veramente inserita nella comunita ecclesiale,
dotata di capacita organizzative e animatrici, capace di comunicare con semplicita e con efficacia,
avente una qualche dimestichezza con la materia giuridica e fiscale. Mi pare di poter dire che, via
via che il tempo passa, ci si accorge che soprattutto i primi due elementi rimangono assolutamente
essenziali, mentre quanto agli altri due € piu agevole integrare I’eventuale limite della persona
dell’incaricato attraverso quel complesso di collaborazioni che identifichiamo con la realta
“comitato” o “segreteria”. Ma i primi due restano decisivi: si tratta anzitutto di avere persone che
vivono questo servizio dal di dentro della comunita ecclesiale e a partire dalla comunita ecclesiale
esprimendolo secondo una coerenza di valori che ¢ autentica forma di testimonianza prima ancora
che garanzia di determinate prestazioni.

In secondo luogo, ¢ assolutamente necessario che I'incaricato abbia una qualche capacita e
sensibilita in termini di organizzazione e di animazione, non essendo possibile incentrare totalmente
su se stesso il lavoro da fare; all’opposto la genialita particolare dell’incaricato sta nella capacita di
far lavorare il maggior numero di persone moltiplicando attraverso le correlazioni reciproche
I’effetto del lavoro che si imposta. Dunque capacita di collegamento, di contatto, di indirizzo, di
sostegno, di incoraggiamento in rapporto a molteplici referenti a cui il nostro lavoro si rivolge:



questo stile di lavoro credo sia del tutto essenziale per la figura dell’incaricato. L’esperienza dice
invece che per quanto riguarda gli altri due elementi che erano stati richiamati, la dimestichezza con
la materia giuridica e fiscale e la capacita diretta e personale di comunicazione si tratta di qualita
certamente sempre preziose, pero da un certo punto di vista non strettamente essenziali in quanto €
possibile farsi integrare e aiutare da persone che presentano in queste due direzioni capacita e
competenze piu specifiche.

L’altro profilo che si dovrebbe sempre meglio sottolineare ¢, come dire, la sufficiente
configurazione del ruolo stesso dell’incaricato. Credo che € un segno di realismo dirci con molta
chiarezza che siamo ben lontani dalla possibilita di avere nelle diocesi una persona che sia dedicata
a pieno tempo a questo servizio, anche se, a voler considerare bene le cose, tenendo conto della
massa di risorse che ¢ in gioco, del rischio e della sfida che tutto questo comporta per la Chiesa
italiana, e del valore che in ogni modo questa azione promozionale presenta in sé e per sé,
potremmo convenire che non sarebbe certamente sprecata una persona dedicata a pieno tempo.
Conosciamo pero tutti le condizioni in cui operano le nostre diocesi, ed ¢ difficilmente
immaginabile che oggi si possa arrivare a tale condizione ottimale. Resta dunque praticamente
inevitabile che, almeno nella gran parte dei casi, I’incarico venga affidato a persone, sacerdoti o
laici, che hanno anche altre attivita, a meno che si tratti di laici che sono “pensionati giovani”’, come
st suol dire, e quindi hanno non solo le energie, ma anche il tempo per potervisi dedicare con
maggior continuita. Tuttavia dal fatto che I'incarico debba essere normalmente svolto da persona
che ha anche altri lavori, sarebbe errato dedurre una concezione dell’incarico stesso che abbia le
caratteristiche della pura appendice o del riempitivo. Occorrerebbe che nelle nostre diocesi
crescesse a poco a poco la consapevolezza che invece questo incarico ha come tale una sua solida
configurazione, al punto che, ripeto, potrebbe diventare 1’unico incarico stabilmente affidato a una
persona determinata. Se ci0 non si puo fare, come capita per altri incarichi diocesani, verra affidato
a persona che gia svolge altri compiti, ma senza che per questo il valore dell’incarico stesso abbia a
scapitarne.

Questa prospettiva evidentemente comporta un cammino nella coscienza comune, che non ¢’¢
ancora; e purtroppo il fatto che I’incarico venga affidato a persone che gia fanno altro viene
interpretato talvolta proprio nel senso che si tratta di una cosa che, pur essendo utile, anzi per certi
versi necessaria, perd non presenta quel grado di urgenza e quella importanza pastorale, che invece
le si dovrebbero attribuire. Si tratta allora di far crescere a poco a poco questa coscienza del valore
dell’incarico in sé€ considerato. o credo che dovremmo anzitutto esserne consapevoli noi stessi,
perché se questa coscienza non c¢’¢ in noi sara ben difficile che qualcun’altro dal di fuori la possa far
crescere; pero ¢’e da fare anche tutto un lavoro perché questa consapevolezza si sviluppi anche
nell’opinione diffusa delle nostre realta diocesane.

Da questo punto di vista probabilmente non abbiamo ancora fatto a sufficienza nella linea di
un’illuminazione degli stessi vescovi; raccolgo difatti anch’io, taluni lamenti da parte di diversi di
voi per il fatto che non sempre nel quadro diocesano, se volete nell’“organigramma’ delle funzioni
diocesane, questo incarico viene tenuto nel debito conto. Mi pare di poter dire, e lo riconosco con
vero compiacimento, che da parte di nessuno c’¢ la ricerca di posizioni d’onore o peggio di potere;
quello che si domanda ¢ appunto una sufficiente identificazione e valorizzazione della funzione, per
poterla svolgere in maniera piu costruttiva e alla lunga piu efficace. In questa direzione dovremo
continuare a stimolare anzitutto i vescovi, perché dipendera molto da loro, da alcune loro scelte, da
alcuni gesti che essi sapranno fare, la valorizzazione, nei fatti piu che nelle parole, della persona
dell’incaricato. Per parte mia, assicuro che anche nella prossima assemblea di maggio, quando
ritorneremo su questi problemi, non manchero di fare una sottolineatura molto viva proprio in
questa specifica direzione.

D’altra parte, pero, dobbiamo ricordare che queste realta difficilmente si impongono per decreto,
ma crescono e acquistano autorevolezza attraverso un influsso reciproco di fattori, tra i quali ci sono
indubbiamente anche 1I’atteggiamento del vescovo e le scelte da lui operate, ma tra i quali non
dobbiamo dimenticare che sta anche alla vostra stessa capacita di intrattenere relazioni positive sia



con il vescovo stesso, sia piu in generale con gli uffici della curia diocesana e con gli strumenti di
azione che le nostre diocesi possiedono.

So bene che ¢ un impegno non facile, che espone qualche volta a sensazioni desolate, fa vivere
qualche momento umanamente difficile; e perod credo che € proprio in questa capacita di farsi
presenti in maniera discreta e rispettosa, ma capace di proposta costruttiva dal punto di vista di una
Chiesa vissuta come comunione € comunita, che noi acquisteremo a poco a poco un maggior peso
specifico e la nostra funzione potra in questo senso essere arricchita.

E allora dobbiamo rimarcare anche quest’altro profilo: in realta quello dell’incaricato diocesano ¢
un compito che ha direttamente a che fare con profondi valori ecclesiali, si colloca precisamente in
quella prospettiva che il documento dei vescovi “Sovvenire alle necessita della Chiesa” esprime nel
sottotitolo: “Corresponsabilita e partecipazione”.

In fondo, al di la delle singole operazioni, o meglio, attraverso le singole operazioni che voi cercate
di porre in essere, il valore che tentate di ravvivare o di rafforzare nelle comunita cristiane ¢ proprio
questa coscienza di corresponsabilita nel vivere la propria appartenenza alla Chiesa e I’'impegno a
tradurre questa coscienza di responsabilita in gesti concreti di partecipazione, di servizio operoso a
favore della Chiesa stessa e delle possibilita di esercizio della sua molteplice missione in mezzo alla
gente.

Io credo che non si dovrebbe mai perder di vista questa prospettiva particolare; siete chiamati in
termini pit immediati a realizzare iniziative e a promuovere interventi di vario genere ma attraverso
tutto questo dovrebbe crescere quel valore di corresponsabilita e partecipazione che ¢ poi il dono
pit grande e piu duraturo che restera come frutto del vostro difficile compito.

Sempre sul piano dei valori mi pare che dovrebbe essere tenuta presente anche quest’altra
prospettiva: 1’azione che svolgiamo si rivolge anche alla pit vasta opinione pubblica. Da una parte
ci0 stimola la Chiesa a farsi maggior carico di questo confronto con la pubblica opinione, che si
riflette in termini di stimolazione della Chiesa stessa per una maggiore credibilita e una pit limpida
trasparenza. Dall’altra costituisce in qualche modo nei confronti di tante persone apparentemente
lontane da una conoscenza diretta della vita della Chiesa una sorta di pre-evangelizzazione, un
richiamo a prestare attenzione ad alcuni fatti, ad alcune presenze, ad alcuni dati di valore che la
Chiesa esprime nel nostro Paese e son tali da tener viva nella coscienza della gente, anche di quella,
ripeto, apparentemente piu lontana, I’importanza e la centralita di quei valori spirituali € morali, che
rappresentano la ragione ultima e vera del vivere.

Il vostro lavoro in questo senso € un ponte continuo che si costruisce con la sensibilita di tante
persone, quasi “condannate” dal tipo di vita che fanno e dai circuiti di relazioni che vivono a
dimenticare le prospettive piu ricche di significato, un tentativo per tenere alta 1’intuizione dei
valori pil veri; e tutto questo rappresenta indubbiamente un apporto alla piu generale azione
evangelizzatrice della Chiesa, che ¢ di notevole valore. Educazione alla corresponsabilita e alla
partecipazione, concorso nello stimolare un’attenzione maggiore della Chiesa verso la realta della
societa italiana, sforzo di aprire nella societa italiana spazi di attenzione e di richiamo verso 1
fondamentali valori spirituali e morali, questi mi paiono i contenuti piu veri del vostro lavoro, quelli
che in un certo senso ne costituiscono gia e in ogni caso il premio, ma che dovrebbero diventare
sempre piu esplicitamente anche la linea portante e I’elemento di nervatura complessiva della
molteplicita delle iniziative programmate.

Se ci manteniamo in questa prospettiva, potremmo aggiungere che, a ben vedere, quando noi
parliamo dell’incaricato diocesano parliamo di una vera e propria “figura ministeriale”. Io credo che
bisogna avere coraggio di usare ormai queste formulazioni molto precise ed anche molto
impegnative dal punto di vista teologico-spirituale; si tratta di un vero e proprio ministero
ecclesiale, per ministero intendiamo 1’esercizio di una funzione che ¢ espressione di un dono dello
Spirito Santo e concorre stabilmente e in molteplici modi all’edificazione concreta della Chiesa
nella storia.

Se per ministero intendiamo questo, indubbiamente il vostro € uno specifico ministero: non soltanto
perché gia nel reperire risorse serve alla edificazione concreta della Chiesa e attrezza la Chiesa



medesima per un piu articolato svolgimento della propria missione, ma perché, come abbiamo detto
poc’anzi, essendo ispirata a quei valori di corresponsabilita, di partecipazione, di stimolazione della
pubblica opinione ad una piu chiara presa di coscienza del significato della presenza della Chiesa in
mezzo alla societa ¢ espressivo di profondi valori teologici e pastorali, che voi concorrete a far
crescere nel corpo vivo della Chiesa e nella societa. Il vostro ¢ dunque un ministero; per i sacerdoti
¢ un ministero che si intreccia con gli altri particolari ministeri che il vescovo ha loro affidato, per i
laici rappresenta una forma singolare e originale di ministerialita, che nel caso specifico non ha
come fondamento o soltanto la loro buona volonta e generosita apostolica ma ¢ in qualche modo
autenticato dal fatto che il vescovo li ha designati e li ha chiamati all’esercizio di questo compito.
Dovremo sempre tenere viva questa prospettiva e far progressivamente crescere questa coscienza:
non si tratta semplicemente di cose da fare, ¢’¢ in gioco un aspetto del ministero dinamico della
Chiesa, del suo continuo autoedificarsi sotto 1’azione creativa dello Spirito di Cristo Risorto, si
tratta di un vero e proprio ministero che, opportunamente e funzionalmente articolato nel quadro
dell’attivita diocesana, concorre a edificare la Chiesa e a rendere piu agevole I’esercizio della sua
missione.

Se ¢ cosi, ed ¢ I'ultimo accenno che vorrei fare, allora vi sono degli elementi o dei tratti
caratteristici anche sotto il profilo spirituale della vicenda che voi vivete nell’esercizio di questo
ministero; se la parola non fosse troppo impegnativa si potrebbe dire: tratti che caratterizzano la
vostra stessa spiritualita. Provo ad accennarne alcuni.

Primo, occorre avere una profonda convinzione circa i valori che abbiamo richiamato, una
convinzione sostenuta dalla speranza: questa Chiesa concreta, che noi amiamo e che noi serviamo, e
che pure realisticamente rileviamo come segnata da tanti limiti, da tante pesantezze, da tanti ritardi,
¢ una Chiesa che, con I’aiuto dello Spirito Santo e col servizio che anche noi modestamente
possiamo renderle, pud camminare in avanti, puo rinnovarsi, puo riprendere smalto, puo esprimersi
meglio nell’ordine storico in cui essa opera, in coerenza coi valori permanenti che la costituiscono e
la identificano. Il nostro servizio sta appunto nel suscitare questa capacita di rinnovamento,
riportando la Chiesa a quegli elementi di fraternita vera, di comunione, di solidarieta, di
corresponsabilita, che fondano e garantiscono la sua stessa liberta, che le ridanno smalto apostolico
e coraggio di confrontarsi con il mondo, e che I’aiutano ad essere segno piu incisivo in mezzo alla
societa di oggi. L’incaricato diocesano ¢ uno che dovrebbe portar dentro forte e chiara questa
convinzione, sostenuta da una vera speranza cristiana. Le difficolta sono tante, ma la meta che ci
prospettiamo ¢ appassionante perché ¢ in sintonia col cammino attuale della Chiesa intera, ¢
anch’essa uno dei frutti positivi del Concilio Vaticano II, ¢ il segno che veramente Dio ¢ all’opera e
provoca la sua Chiesa, perché si atteggi sempre meglio per cio che € e deve essere, segno
dell’amore di Dio in mezzo al mondo, e suscitatrice di speranza vera per tutti gli uomini.

Noi diamo una mano per questo. Apparentemente il nostro servizio potrebbe apparire un poco
banale, perché riferito alle risorse materiali; ma se ¢ sostenuto e animato da questa convinzione, puo
esprimere anche all’esterno una grande ricchezza di prospettive.

E questione di crederci; non & tanto questione di fede dogmatica sulle verita fondamentali del
cristianesimo, qui si tratta di una fede diversa, di una fede operativa, della fede dinamica, della
capacita di farsi convinti che lo Spirito di Dio soffia ed ¢ possibile, se trova strumenti appropriati,
che investa anche sotto questi profili la vita delle nostre chiese e la rinnovi dal di dentro.

Questo elemento di convinzione appassionata e ricca di speranza mi pare il primo elemento che
deve caratterizzare la figura dell’incaricato.

Il secondo elemento ¢ la pazienza che si sposa con la magnanimita. Proprio perché mossi da questa
passione, noi soffriamo dei ritardi che incontriamo, e sono tanti; e perd abbiamo una capacita
profonda di collocare le cose nel loro contesto, di capirle in un quadro storico e dinamico, di
percepire che c’¢ una vicenda secolare che sta alle nostre spalle da trasformare, e che niente di tutto
questo pud avvenire miracolisticamente, ma, proprio per essere vero, domanda una qualche
partecipazione ai valori che si cercano di veicolare.



E tutto questo cresce soltanto attraverso la fatica e la speranza, e allora bisogna avere cuore grande,
non bisogna lasciarsi prendere dalla tentazione facile della rabbia, della polemica, della
sottolineatura di quello che non funziona, del lamento (che diventa nostalgico) del sogno di una
Chiesa diversa nella quale soltanto si potrebbero fare alcune cose valide e serie, dimenticando che
I’unica Chiesa che esiste ¢ quella concreta che ¢’¢, al cui servizio siamo proprio con un’autentica
magnanimita cristiana; che se un altro tratto questa dovesse avere, dovrebbe esser quello
dell’umorismo cristiano.

Facendo il nostro lavoro ci si accorge anche delle piccole miserie, delle molte contraddizioni, delle
umane debolezze che investono cosi largamente il tessuto concreto della vita della Chiesa; qualche
volta piu che arrabbiarsi bisogna saper sorridere ma sorridere nel senso maturo e alto della parola
cio¢ misurando sul campo e sulla nostra pelle questa inesorabile sproporzione che esiste tra il nostro
disegno e il disegno di Dio e comprendendo che siamo piccola cosa nella sua mano e la scelta piu
giusta ¢ lasciarsi condurre perché Lui e Lui solo possiede il disegno complessivo.

Ci puo venire la tentazione come venne al profeta Giona di maledire e di invocare i fulmini divini
sulla citta di Ninive (che puo essere la nostra diocesi in concreto); ma poi il Signore come ha fatto
con Giona ci fa passare attraverso strane vicende proprio per abituarci a capire che altro € il nostro
piccolo e povero disegno, altro ¢ il disegno suo, ci prende un po’ in giro nel senso proprio di
portarci in giro come ha fatto con Giona attraverso eventi imprevisti € poi ci lascia li sotto la pianta
che si secca al sole quasi per farci prendere coscienza di questa sproporzione. Ecco, dovremmo
saper vivere tutto questo nel senso di una grande capacita di consapevolezza che ci stimola ad una
maggior comprensione ad una piu forte pazienza e a una piu intensa passione invece che ridurle in
chiave desolata il nostro sforzo.

Terzo elemento che dovrebbe essere caratteristica originale del nostro lavoro ¢ la coscienza anche
dell’ambiguita inesorabile della materia che noi trattiamo. Non so se anche voi avvertite ogni tanto
intuizioni di questo genere; 10 ogni tanto le soffro. Quanto piu ¢ alta la testimonianza che la Chiesa
riesce a dare, tanto piu arriveranno risorse; ma quanto piu arriveranno risorse, tanto piu la
testimonianza rischiera di appannarsi. E 1’eterna vicenda dell’esperienza della Chiesa; pensate ai
nostri confratelli religiosi, quante volte I’hanno vissuta! Quando Francesco vive la poverta, fino in
fondo, col suo esempio stimola a tal punto che crescono a decine, a centinaia i conventi francescani,
e la gente da ai poverelli; ma nella misura in cui i poverelli cominciano ad accumulare o a non usare
da poveri quelle risorse, le risorse si ritorcono contro e diventano spesso la tomba di un autentico
carisma religioso. Iddio nella sua infinita misericordia manda allora o 1 barbari, o Napoleone, o
Garibaldi, o... mons. Nicora, per tagliare in radice e per ricominciare da capo; ¢ sempre cosi la
vicenda della Chiesa!

C’¢ questa ambiguita connaturata, io la sento in giro; abbiamo fatto questa faticosissima riforma
impostandola nella speranza di cose piu trasparenti, piu libere, piu limpide, piu ricondotte alla loro
giusta dimensione; adesso apparentemente vinciamo, perché i risultati che abbiamo sentito prima
sembrano darci ragione, e 1 vescovi sembrano piu tranquilli anche loro, e se 1 preti continuano a
lamentarsi il loro ¢ un lamento sempre pil teorico e sempre meno pratico. Pero, se facciamo
attenzione, ci accorgiamo che troppo poco ¢ passato dei valori veri, nei quali speravamo, e c’¢ il
pericolo che a una vecchia sicurezza si sostituisca una nuova sicurezza, che a un precedente
meccanismo si sostituisca un nuovo meccanismo piu moderno, piu scintillante, piu tecnologico, piu
informatizzato, ma ancora un meccanismo, non una nuova vita di Chiesa.

Questo fa parte della fatica del nostro lavorare dentro queste cose, e talvolta pud diventare una
sensazione lancinante. o credo che anche questo fa parte della spiritualita caratteristica del nostro
ministero; anche questa sofferenza e questa fatica va portata con fortezza cristiana, guai se per il
rischio di questo obnubilamento dell’ orizzonte noi abbandonassimo la partita e lasciassimo la
Chiesa priva anche delle risorse necessarie. Il vero problema ¢ quello di fare in modo che le risorse
vengano considerate in chiave strumentale, come deve essere, € mai si sostituiscano ai valori
fondamentali della fede, in termini di sicurezza e di garanzia mondana. L’unica nostra sicurezza,



I’unica nostra garanzia ¢ il radicamento su Cristo Risorto e il soffio del suo Spirito che
continuamente spinge la Chiesa al largo; non c’¢ altra sicurezza che questa.

Da questo deriva I’assicurazione Evangelica del “centuplo in questa vita”; i 600 miliardi dell’8 per
mille potrebbero essere il “centuplo in questa vita” di una chiesa che ha avuto il coraggio, sia pure
per un po’ obtorto collo, un po’ trascinata, di distaccarsi da alcune obsolete sicurezze e di adattarsi
di piu al Vangelo e alla gente. Pero attenzione, quei 600 miliardi possono diventare
immediatamente una tomba: nelle diocesi ricominciano le piccole gelosie, perché hanno dato a
quello e non hanno dato a quell’altro, la fatica a dichiarare i conti (‘“‘si, abbiamo preso, ma vedremo,
vi daremo i rendiconti”’, ma poi i rendiconti non si vedono), riappaiono vecchie maniere di gestire
paternalisticamente le cose... ecco la tentazione immanente che riappare.

Io credo che di questo dobbiamo avere viva coscienza e dobbiamo portare questa tensione con una
buona misura di fortezza cristiana; oso richiamare quella grande virta morale cristiana, che ¢ la
fortezza, proprio perché appartiene tipicamente al nostro compito.

L’ultimo elemento che vorrei richiamare ¢ la fiducia assoluta nel valore della nostra testimonianza
personale; alla fin fine tutte le contraddizioni cristiane (e la vita cristiana ¢ tutta una contraddizione
perché ¢ posta tra il “gia” e il “non ancora”) hanno come unica via di soluzione storica la forza, la
coerenza, la serenita di una limpida testimonianza personale. Questo ¢ cid che dipende serenamente
da noi; il resto dipende anche da noi, ma non solo da noi, dipende da mille condizioni di Chiesa che
noi concorriamo a far crescere, ma che sperimentano la fatica di un arduo cammino. Da noi dipende
la chiarezza, la nettezza, la passione, la disponibilita, la cordialita, la testimonianza della speranza
nonostante tutto, la speranza non vana, perché fondata sulla croce, che ¢ possibile che la Chiesa
cammini in avanti.

Credo percio che pil ancora che le nomine, le collocazioni, i gesti che il vescovo dovrebbe fare, le
partecipazioni alle quali dovreste essere chiamati (tutte cose importanti, sulle quali cercheremo di
insistere ai dovuti livelli), alla fine cio che dara significato e autorevolezza al vostro lavoro sara
proprio questo, la testimonianza personale che voi saprete rendere; non con rabbia, perché questo ¢
talvolta il limite dei cristiani impegnati, il lasciarsi prendere da una rabbia che vorrebbe essere santa
nelle intenzioni, ma che negli effetti finisce per diventare scostante e distruttiva, ma con una
passione ultimamente cordiale, perché alla fine non lavoriamo o per questo o per quello, lavoriamo
per la Chiesa a cui crediamo e che amiamo, e questo basta a mantenere la pace nel profondo della
nostra coscienza e a ridare continuo stimolo alla nostra liberta, perché continui nonostante tutto nel
servizio.

Ho ritenuto dovere mio richiamare anche questi aspetti; capisco che ¢’¢ sempre il rischio, dicendo
queste cose, di risolvere su un piano un po’ retorico o spiritualistico 1 nodi che non riusciamo
magari a risolvere su un piano funzionale e strutturale, ma non mi pare di aver impostato cosi la
prospettiva. Ho cercato di accompagnare correttamente con una schietta riflessione tutti 1 diversi
livelli lungo i1 quali deve crescere una progressiva identificazione della vostra funzione, non
dimenticando pero che alla fine, proprio perché operiamo in una realta che, pur essendo
concretissima, ¢ ultimamente soprannaturale, cid che conta ¢ la testimonianza dei valori.

Avrete letto nei giorni scorsi di quell’episodio drammatico avvenuto a Busto Arsizio: un prete di 46
anni, fondatore di una comunita per ex tossicodipendenti, generoso vicario parrocchiale, impegnato
nell’insegnamento a scuola, seguiva da anni un malato mentale fastidiosissimo e pesantissimo. E
stato mortalmente accoltellato proprio da questo suo assistito in un momento di totale follia.
M’hanno detto che al funerale c¢’erano 15/20.000 persone. Ebbene quelle saranno certamente
15/20.000 firme per I’8 per mille a favore della Chiesa, perché questa ¢ la testimonianza che
convince quelli di dentro e quelli di fuori, quelli vicini e quelli lontani, e anzi da un certo punto di
vista pit quelli lontani che quelli vicini, perché questo ¢ il segno supremo di una coerenza di vita
mossa dalla carita.

Uno puo dire e fare tante cose apparentemente senza risultato, ma quando la verifica ultima diventa
il dono della vita allora le strade si aprono. Io credo che noi operiamo dentro questa prospettiva; noi
viviamo, in piccolissima misura rispetto a queste splendide testimonianze, qualche dimensione che,



se volete, in taluni momenti puod diventare martirio; I’importante ¢ viverla con questa totalita di
partecipazione, con questo splendore di coerenza, convinti che in questo modo faremo davvero
camminare le cose.

Il ministero

dell’incaricato diocesano

di monsignor Attilio Nicora - vescovo delegato

della presidenza Cei per le questioni giuridiche

Conclusioni del II Incontro nazionale degli incaricati diocesani - 1991

La prima cosa che vorrei dire: mi ero permesso 1’altra mattina, scavando un po’ per cosi dire,
nell’identita del vostro ruolo, di avvicinare questa vostra funzione alla tematica molto impegnativa
della ministerialita, parlando di un vero e proprio ministero.

So che qualcuno € rimasto provocato ma anche un po’ disorientato da questo accostamento, che
forse puo apparire troppo audace o, all’opposto, troppo strumentale. Per quanto io ci rifletta, resto
convinto dell’affermazione che ho fatto. Se ricordate, erano temi piu in auge negli anni ‘70 questi
della evangelizzazione e i ministeri, poi sono un po’ caduti. Ma gia allora si distingueva fra i
ministeri formalmente istituiti e 1 ministeri cosiddetti “di fatto”, cio¢ che non avevano da parte della
Chiesa una configurazione organicamente determinata e liturgicamente caratterizzata da un rito di
conferimento solenne; pero si diceva che anche 1 ministeri di fatto restano pur sempre dei ministeri,
nella misura in cui sono un’effettiva partecipazione al servizio di una ordinata edificazione della
comunita cristiana mettendo in gioco dei doni particolari ricevuti e sostenuti dallo Spirito di Cristo
Risorto, colui che anima e unifica la Chiesa, ed esercitati in vista di finalita che sono proprie e
costitutive della Chiesa stessa.

Ogni tipo di prestazione e di servizio stabile che concorre in questi termini alla edificazione della
Chiesa puo ben essere chiamato ministero. Cerchero di parlarne ai vescovi nell’assemblea di
maggio, anche per vedere come reagiscono; ma detto in maniera sobria, puntuale, non enfatizzata, a
me pare che tutto questo abbia una sua verita oggettiva.

Mi sono permesso di richiamare questo tema, che a me pare prezioso, perché, senza alcuna velleita
di creare nuove forme paradossali di canonicato (quando si parla dei ministeri il pericolo € sempre
quello di fare commendatori e cavalieri ecclesiastici di nuovo conio), ma guardando alla realta dei
fatti, alla sostanza delle cose, voi vi dovete riconoscere come portatori di un servizio che ha queste
connotazioni oggettive, e dunque ha anche questo valore ecclesiale, e quindi anche teologico e
spirituale. A una sola condizione (ma la conoscete meglio di me e ne siete tutti convinti): che non si
riduca a un mero meccanismo propagandistico, ma sia un autentico servizio in senso cristiano, cio¢
comporti sempre quell’appello da una parte ai valori e dall’altro alle coscienze che renda autentici 1
gesti che poniamo. Una volta che noi assicuriamo questo, I’ispirazione a valori che edificano la
Chiesa e I’appello alle persone, evitando lo scadimento in meccanismi burocratici e avendo
attenzione a suscitare sempre consapevolezza e liberta, siamo in presenza di un preciso e importante
ministero, nella linea di quei ministeri di cui ci ha parlato monsignor D’ Antonio (gli Apostoli
incaricano i “diaconi” di provvedere alle mense e all’assistenza).

In fondo non ¢’¢ molta differenza col compito vostro. La era un servizio piu direttamente riferito al
bisogno delle persone, il vostro ¢ un compito piu indiretto, perché ¢ un reperimento di risorse, pero
nella finalita ¢ sempre orientato a questo, e nelle motivazioni ¢ profondamente incardinato sulle
dimensioni che istituiscono la Chiesa come comunita cristiana. Quindi c’¢ titolo perché, senza
pretese formali ma vivendo il tutto con verita e facendo crescere un’autorevolezza che nasce dal di
dentro del vostro stesso servizio, si possa configurare la vostra presenza in termini autenticamente
ministeriali. Seconda osservazione: si ¢ parlato di maggior valorizzazione del vostro ruolo, non per
vanto, ma per una possibilita di servizio migliore. Io vi assicuro che nell’assemblea generale della
Cei cerchero di dedicare una parte sufficientemente sviluppata a queste tematiche, e mi permettero
di sollecitare i confratelli vescovi ad essere piu attenti a questi profili, e quindi piu aperti a un



dialogo continuo, che diventa per se stesso valorizzazione, perché ¢ dialogando e comprendendo il
valore del servizio che puo nascere un’attenzione complessivamente piu precisa e interessata. Qui vi
chiederei semplicemente di saper camminare coi ritmi della Chiesa, in quell’atteggiamento di
pazienza forte che mi permettevo di ricordare I’altra mattina; queste non sono cose che si possono
ottenere d’emblée. Ci sono anche delle componenti psicologiche, molto umane; allora occorre la
chiarezza, la tenacia nel perseguire alcune prospettive, ma € importante anche riconoscere i tempi
che sono necessari per il cammino.

Abbiamo un vantaggio, adesso, e I’ho gia accennato: ormai i vescovi non ragionano pil sui
futuribili, ma cominciano a ragionare su qualcosa che vedono, e siccome ci ¢ stato insegnato a dire
“Signore, aiuta la mia fede”, il fatto che la fede dei vescovi sia ora aiutata dalla buona riuscita dell’8
per mille aiuta probabilmente a metterci in un atteggiamento un po’ piu attento perché piu
concretamente interessato. Cerchero di far leva anche su questi aspetti e ribadiro a loro quello che vi
ho detto all’inizio: attenzione, niente ¢ garantito, bisogna continuamente tener desta I’ attenzione
perché il rischio ¢ immanente. Spero cosi di aiutare a far maturare qualche disponibilita piu precisa.
Per quanto riguarda il tema della trasparenza, che pure avete sottolineato nella prima giornata,
anche qui siamo appena all’inizio. I vescovi hanno gestito per la prima volta il contributo derivante
dall’8 per mille; noi abbiamo fatto partire nei giorni scorsi uno schema di rendiconto, accompagnato
da una lettera di mons. Ruini, con la quale, come avevamo preavvertito, chiediamo, dati precisi e
rigorosi in ordine alle erogazioni operate, secondo voci abbastanza articolate, coerenti con quelle
che avevamo indicato in una circolare mandata qualche mese fa.

Abbiamo invitato i vescovi a fare anche una breve relazione, spiegando il consuntivo e indicando
eventuali problemi o osservazioni che sono nate dalla prima esperienza di applicazione. Noi faremo
una verifica di questi consuntivi; e ci servira molto sia per dare indirizzi piu precisi, soprattutto se
vedessimo qualche linea meno chiara 0 meno coerente col dettato legislativo, sia per poter portare
avanti quell’invito alla trasparenza della rendicontazione: una volta fatto alla Cei, non si vede
perché il rendiconto possa essere esteso all’opinione pubblica almeno in ambito ecclesiale. Non ¢ il
caso di stare a elencare minutamente tutte le cose, bastera dare alcune cifre globali e dettagliare le
voci piu significative; ma questo rendiconto Cei dovrebbe diventare anche rendiconto diocesano.
Una cosa sola mi permetto di dire a giustificazione dei confratelli vescovi: 1’ostacolo psicologico
che spesso 1 vescovi avvertono ¢ I’indiscreta petulanza da parte di taluni sacerdoti, i quali son li ad
aspettare di vedere se il vescovo ha dato 500.000 lire in piu a quello 1a o a quest’altro qua, pronti a
fargli i conti in tasca, non in uno spirito di vera ricerca del bene comune nel quadro diocesano, ma
in chiave meschina e polemica. Queste cose dolorosamente avvengono, ¢ inutile che ce lo
nascondiamo e allora anche questo va tenuto realisticamente in conto. Nel vescovo la ragione
istintiva ¢ quella di dire “faccio io, senza dire niente a nessuno”, che ¢ immediatamente vincente,
ma alla lunga si rivela negativa, perché lascia in giro il sospetto e aumenta ulteriormente 1 motivi di
polemica.

Cerchero su queste linee di incoraggiare 1 vescovi; per parte vostra chiederei di evitare per primi di
cadere nel difetto che segnalavo. E giusto che ne parliate col vescovo, cercando occasioni di dialogo
su questo, ma con I’atteggiamento di chi vuole aiutare la ricerca di criteri generali validi e oggettivi,
piu che far questioni sulle singole determinazioni.

Collegato con questo ¢ il tema dell’eventuale riordino delle giornate nazionali; € un lamento che
ritorna spesso: ci sono troppe richieste che si accavallano I’una sull’altra e creano sconcerto e
fastidio nella gente, anche perché non si distingue bene tra le finalita particolari. Pare che
finalmente quest’anno a maggio la commissione episcopale per i problemi giuridici presentera
qualche proposta iniziale per cominciare a discutere sul riordino delle “giornate.” Per parte mia
credo che un simile indirizzo sia da incoraggiare.

Circa I'ipotesi di un vescovo delegato da ciascuna regione anch’io sono perplesso; ho il dubbio che
possa risolversi paradossalmente in una deresponsabilizzazione collettiva. Piuttosto cerchero di
chiedere ai presidenti delle conferenze regionali che siano loro ad assicurare una qualche presenza
ai vostri incontri e a tener desto un minimo di collegamento e di dialogo; forse in questo momento



avere per riferimento il presidente regionale ¢ meglio, perché egli puo piu autorevolmente
richiamare I’attenzione di tutti i vescovi. Mi ha fatto molto piacere, ad esempio, vedere tra noi
mons. D’ Antonio, che ¢ presidente della conferenza abruzzese-molisana; ha avuto la cortesia di
fermarsi anche al pomeriggio, di stare con gli incaricati dell’ Abruzzo e Molise, e vivere con loro
questo momento. Se si riuscisse ad avere qualche occasione di questo tipo, credo che per ora
sarebbe piu preziosa di un vescovo delegato.

Per quanto riguarda poi i preti, so benissimo che una diffusa non collaborazione rimane la spina nel
nostro fianco; e la cosa ¢ piu dolorosa perché si capirebbe di piu il disinteresse di un cristiano
qualunque, mentre meno facilmente si puo accettare il disinteresse o la sfottitura sottile o la presa in
giro banale del confratello prete. Ma tant’¢, siamo fatti cosi, e quindi bisogna prendere le cose con
la necessaria pazienza. In concreto, che cosa fare? Intanto io segnalerei il dossier che si sta
preparando: puo avere un suo valore, se non altro perché documenta la serieta con cui si lavora e
dimostra che agiamo dentro un quadro di riferimenti autorevole; poi dipende dalla sensibilita di
ciascuno, ma chi € un po’ attento capisce che ormai ¢’¢ un disegno.

Mi pare poi di aver colto che, tutto sommato, i preti hanno apprezzato la lettera che ¢ stata loro
mandata unitamente al consuntivo 1990. La invieremo anche I’anno venturo, perché una lettera del
presidente della Cei a tutti i sacerdoti pud avere davvero una sua efficacia.

Terza cosa concreta: ho fatto diverse esperienze, girando per le diocesi su invito dei vescovi, e mi
sono convinto che c’¢ un problema di grande rilievo: 1’atteggiamento del prete rispetto ai beni, la
scelta della poverta sacerdotale rivissuta in una chiave attuale e autentica, la passione per la liberta
ministeriale, che mette in grado di condividere meglio queste prospettive nuove. Ho visto che in
genere gli incontri piu riusciti sono stati quelli in cui si € iniziato con una breve meditazione, nella
quale ho cercato di provocare con coraggio, ponendo la domanda fondamentale: quello che si pud
chiamare prima facie il mestiere del prete (che deriva dalla parola latina ministerium) €
propriamente un mestiere o piuttosto un ministero? Questa €, secondo me, la domanda radicale:
come 10 concepisco il mio lavoro? Come un mestiere o come un ministero? Perché ci sono due
logiche del tutto diverse, anche se tutte e due legittime: il mestiere ha per riferimento il codice civile
e gli accordi sindacali, mentre il ministero ha come riferimento il Vangelo, e al piu il codice di
diritto canonico. Bisogna rilanciare, soprattutto nelle giornate di ritiro per i sacerdoti, queste
tematiche, e qui anche voi potete aiutare, suggerendolo al vescovo; perché questi temi sono stati
lasciati cadere, purtroppo; si € parlato anche troppo, alla fine del Concilio, della Chiesa dei poveri,
poi il tema € quasi sparito, € non abbiamo avuto il coraggio di riferirlo agli aspetti piu provocanti e
pil personali. E poi tra i preti ¢’€ ancora un bisogno enorme di motivazione delle scelte che sono
state fatte; quando vado nelle diocesi spiegando i perché delle riforme introdotte (certo col
vantaggio che posso avere i0, perché non sono la solita voce, perché vengo da fuori, perché sono
bene o male un personaggio) vedo che, motivando con chiarezza argomentata, almeno si tolgono
alcuni alibi e 1 preti restano pil pensosi € almeno per un attimo si mettono in crisi. lo credo che
siano momenti molto significativi e volentieri sono a disposizione quando i vescovi mi invitano.
C’¢ poi un altro problema: il rapporto tra preti e laici.

In non pochi preti c’¢ la mancanza di una fiducia autentica circa la capacita di un laicato maturo di
farsi carico della vita della Chiesa e quindi anche della vita dei preti; c’¢ quindi una visione molto
distorta del rapporto tra clero e laici nell’unica comunita cristiana. Bisognerebbe anche su queste
tematiche stimolare la riflessione del presbiterio.

Sarebbe bene inoltre fare un incontro con 1 lettori e con 1 docenti di diritto dei seminari per cercare
di mettere a punto, in ordine al momento formativo di base, qualche linea un po’ piu precisa in
merito a questi valori. Per esempio il documento “Sovvenire alle necessita della Chiesa” dovrebbe
diventare un testo di scuola, e bisognerebbe riuscire a mettersi d’accordo su alcuni indirizzi, poche
cose, pero che entrino gia nella fase formativa. In conclusione, penso anch’io che sia da condividere
una prospettiva di questo tipo: pill che nell’inventare strutture e organismi nuovi, il compito vostro
consista nella capacita di fare da olio del motore; I’incaricato ¢ colui che ¢ capace di mettere in
movimento sinergetico quel po’ o quel tanto di capacita che ci sono, aiutandole a riconoscersi



dentro un disegno, e percio anche a comprendersi nel proprio significato e nella propria importanza,
e facendo convergere le forze e gli impegni. Visto cosi, quello che ricoprite non ¢ un compito
meramente tecnico, ma piut che mai ¢ pastorale.

Non ¢ con nuove tecniche organizzative, che forse son per ora immature, che noi potremo
camminare in avanti. Lo si fara piu facilmente con la tenacia e pazienza e con la capacita che
avremo di tessere una trama relazionale in maniera unitaria e convinta, facendo cosi crescere
veramente una dimensione di Chiesa. Non ¢ escluso che, creandosi situazioni diverse, come ho gia
detto una volta, la Chiesa possa anche arrivare a dire: per avere 800 miliardi se ne possono anche
spendere un po’ per stabilire dei veri uffici di promozione.

Tuttavia non siamo certamente oggi maturi per scelte di questo genere; quel po’ di “sano
artigianato” che caratterizza il nostro lavoro ¢ forse oggi piu prezioso perché permette di valorizzare
al meglio quello che c’¢ con una verita e con una densita piu autentica e quindi aiuta maggiormente
la crescita di una generale coscienza di Chiesa.

L’essere
piu dell’avere
di mons. Francesco Cuccarese - arcivescovo di Pescara-Penne

Intervento al II Incontro nazionale degli incaricati
diocesani - 1991

Carissimi amici, nel rivolgere il mio benvenuto a S.E Mons. Attilio Nicora, noto giurista, esperto in
materia concordataria, molto stimato e amato da tutti i Vescovi d’Italia per il suo impegno e la sua
serieta ed esperienza, lieto che sia stata scelta la Diocesi di Pescara per questo Incontro, esprimo
gratitudine al Santo Padre e sentimenti di gioiosa accoglienza a voi e ai vostri Vescovi.

Le novita introdotte dalla revisione del Concordato, riguardo il sostegno alla Chiesa Cattolica,
impongono un impegno di sensibilizzazione dell’opinione pubblica verso una consapevole e
corresponsabile partecipazione ecclesiale. Una nuova configurazione dei rapporti fra Stato e Chiesa
pone da una parte una Chiesa che con coraggio si ¢ data una propria identita autonoma, che
riconosce accanto al connaturale fine religioso € morale anche la valenza del proprio ruolo sociale;
e dall’altra uno Stato che, consapevole del contributo che giunge dalla Chiesa in termini di crescita
e promozione umana, agevola la libera contribuzione dei cittadini a sostegno delle sue necessita. E
una svolta che coinvolge essenzialmente le coscienze, interpellandole sul piano di maturita e fede;
una strada aperta al divenire collettivo, in cui nessun cristiano, che voglia essere tale, puo tirarsi
indietro dall’assumere il proprio impegno di edificazione ecclesiale. Ne consegue la presa di
coscienza della comune appartenenza alla Chiesa, che diventa espressione di una comunita
cristiana, in cui ognuno investe il proprio intrinseco essere in Cristo, attraverso il volontario e libero
impiego delle proprie risorse e capacita. Mentre d’altra parte la trasparenza dell’utilizzo che la
Chiesa fa delle somme ad essa destinate induce fiducia anche nei cittadini non credenti.

In questo nuovo corso della vita della Chiesa italiana, che si pone in tutta la sua attualita in un
momento storico, in cui la liberta religiosa, forza trainante dei piu alti ideali e valori dell’uomo, si
sta aprendo varchi impensabili fra i popoli, viene spontaneo interrogarsi sulla propria credibilita di
cristiani. Un interrogarsi che si collega al richiamo di una fede che vuole sentirsi rinnovata nel suo
vigore e nella sua responsabilita. Non a caso si parla sovente della necessita dell’essere, anziché
dell’avere. Si continuera pero in pratica a perseguire sempre 1’avere, preferendo per cio che da in
termini di comodita e sicurezza pratica, se non si guardera ad un nuovo orientamento propositivo,
che faccia dell’avere non un obiettivo primario, ma secondario, tale da assumere significato solo in
funzione dell’essere. Vale a dire, un riflesso di cio che si € e che si vuole realizzare per investire in
modo pieno il proprio credo e per dar frutto alla propria fede.

Si tratta in fondo di educarci, non partendo dalle cose o dalle situazioni esterne, ma dalla nostra
stessa interiorita, dove si attua I’impostazione degli obiettivi, su cui focalizziamo la nostra esistenza.



Questa visione funzionale dell’avere, che pure ¢ frutto di sacrifici e di fatica, comporta un correlato
atteggiamento di disinteresse, una sorta di distacco da tutto cid che materialmente pud appartenerci,
perché la nostra attenzione ¢ rivolta verso il fine principale del raggiungimento del bene comune. In
quest’ottica va considerato il sostentamento del clero, che non puo mai configurarsi come
retribuzione per la prestazione di un servizio reso alla Chiesa, ma quale sussidio volto a consentire
ai sacerdoti di assolvere nel migliore dei modi alla loro funzione. E, siccome la vita dei sacerdoti ¢
una vita votata agli altri, la partecipazione dei laici al loro sostentamento si traduce in cooperazione
concreta verso il benessere della collettivita, in condivisione delle sorti dell’'uomo per migliorarne le
condizioni generali di vita, intento socio-umanitario, che si coniuga felicemente con la missione
della Chiesa. Non quindi un obolo, un’elargizione dai connotati caritatevoli, ma un fare insieme la
storia di tutti, intervenendo sull’edificazione di una societa piu giusta e pitt umana, concetti che il
Santo Padre spesso richiama nei suoi insegnamenti, ad imitazione di Cristo. Ma perché tutto cio
accada ¢ necessario che si arrivi ad un generale convincimento sull’attuabilita di questi intenti.
Convincimento che puo raggiungersi ed avvalorarsi solo attraverso la testimonianza, soprattutto
nostra. A volte si rischia di offrire cid che non si ha, o si trova realizzazione appagante della propria
generosita nella sua manifestazione verbale e intenzionale, che poi non si concretizza in reale
donazione, perché si resta legati a ciod che si possiede. Noi sacerdoti dobbiamo invece essere primi
maestri nel dare e nel darci agli altri, esprimendo noi stessi in quei gesti e in quegli atteggiamenti
che caratterizzano la nostra missione, cosi che le nostre esortazioni verbali non comunicheranno
convinzioni prive del coraggio di essere vissute, ma interpreteranno il nostro essere, che ha valore e
spessore se vi traspare un reale spirito di abnegazione.

E la proposta di un “essere” che non ha valenza solo come soddisfazione personale, oppure oggetto
di meditazione, ma come proiezione di sé sugli altri, impiego dei propri doni e della propria
vocazione, sia essa contemplativa, sia attiva. Le nostre attitudini e possibilita, accolte con
gratitudine verso Dio, vanno riversate sulla costruzione del bene comune, realizzando cosi cio che il
Signore si aspetta da noi il dono di noi stessi, che € un atto d’amore libero da qualsiasi legame e si
coniuga felicemente con la rinuncia e il sacrificio per il bene e la crescita dell’intera comunita
umana.

Nella convinzione che questo incontro lascera in ognuno di noi un segno profondo, che servira a
sensibilizzare maggiormente le nostre comunita verso un impegno nuovo da presentare alla Chiesa,
saluto tutti con affetto.

Corresponsabilita
e partecipazione dei fedeli
di monsignore Ottorino Pietro Alberti - arcivescovo di Cagliari

Intervento al II Incontro nazionale degli incaricati
diocesani - 1991

Eccellenza Reverendissima, venerati confratelli nel sacerdozio, cari diaconi e amici tutti, nel
porgervi il mio benvenuto - e lo faccio con tutto il cuore - voglio esprimere il mio ringraziamento a
coloro che hanno scelto la Sardegna, e in particolare, una localita - Chia - della diocesi di Cagliari,
come sede del convegno nazionale degli incaricati diocesani per il sostegno economico alla Chiesa,
che si apre con questa liturgia.

Ma desidero, prima di tutto, giustificare il mio grazie, non tanto in considerazione dell’onore
fattomi di poter inaugurare questo convegno, quanto per 1’opportunita che mi ¢ data di manifestare
la mia ammirata e commossa riconoscenza per il servizio che voi prestate all’intera Chiesa italiana;
un servizio, la cui importanza ed il cui valore trascendono la dimensione semplicemente economica,
e lo si puo comprendere solo che si tenga conto che con la vostra attivita voi contribuite in certo
qual modo a far si che il messaggio evangelico sia meglio vissuto nella nostra societa e rafforzi nei
credenti una piu chiara e concreta testimonianza di carita.



Voi, infatti, operate perché cresca la consapevolezza del dovere di contribuire a far fronte anche ai
bisogni materiali della Chiesa e del clero, ma lo fate in un modo tale che, con il vostro impegno,
non solo aiutate economicamente la Chiesa, ma contribuite a creare in seno ad essa una nuova
mentalita di comunione e di vera solidarieta tra gli uomini e, per questa ragione, con la vostra
attivita vi inserite sapientemente e generosamente nei progetti della “nuova evangelizzazione” alla
quale ¢ particolarmente impegnata nei nostri tempi la Chiesa italiana. La festa liturgica di oggi, dei
Santi Cirillo e Metodio, patroni dell’Europa, insieme a San Benedetto da Norcia, ci offre un
orizzonte quanto mai stimolante per una riflessione sul vero senso del vostro coinvolgimento in
prima persona, in quanto incaricati diocesani per la promozione del sostegno economico alla Chiesa
e, quindi, sul ruolo importante organizzativo della Chiesa stessa.

I due Santi - come ben sapete - nel secolo IX son stati i piu autorevoli e prestigiosi annunciatori del
Vangelo nell’Europa centro-orientale e hanno aperto cosi nuove frontiere all’evangelizzazione.
L’immagine che balza evidente dall’opera e, quindi, dalla singolare personalita dei due Santi, ci
richiama quella stessa immagine che € possibile ricavare dalle due letture bibliche test¢ proclamate
(Is 52,7-10; Mc 16,15-20) che ci mostrano una Chiesa missionaria, presente e operante nel mondo
per recare agli uomini la “buona notizia” di Gesu Cristo e, quindi, per portare salvezza, speranza e
pace, ma anche per organizzare I’intera vita della comunita umana. I due Santi, infatti hanno
introdotto la “lingua” slava, la cui scrittura fu resa possibile grazie all’originale “invenzione”,
proprio a loro dovuta, dei cosiddetti “caratteri cirillici” - che ha reso possibile non solo un
comprensibile e accettabile annuncio del Vangelo, ma anche significato 1’avvio di una nuova
cultura e, quindi, di una nuova civilta, e grazie alla loro opera di evangelizzatori, la Chiesa cattolica
ha potuto manifestare la sua sollecitudine per 1 bisogni degli uomini, non solo per quanto riguardava
la loro salvezza eterna, ma anche per “animare cristianamente le strutture temporali”, al fine di
assicurare degne condizioni di vita nel tempo... terrestre. Fu, grazie alla loro opera, che la Chiesa ¢
apparsa - quale da sempre ¢ stata e continuera ad essere - segno visibile di una divina istituzione, a
cui ¢ affidata la missione di garantire la promozione integrale dell’'uomo, come tale e come figlio di
Dio. A tal proposito, la Lumen Gentium insegna “la Chiesa ¢ in Cristo, come un sacramento o un
segno; € uno strumento dell’intima comunione con Dio e dell’unita di tutto il genere umano™; e
ancora “Cristo ha costituito sulla terra la sua Chiesa santa, comunita di fede, di speranza e di carita,
come organismo visibile, la sostenta incessantemente e per essa diffonde su tutti la verita e la
grazia”. La Chiesa, dunque, per sua natura ha una sua visibilita; ¢ una realta fatta di uomini, di cose,
di istituzioni, di strutture; ha bisogno di una efficiente organizzazione e percio, di mezzi anche
economici. Proprio attraverso questa sua visibilita e questa sua concreta consistenza essa rimanda,
al di la di sé, a una realta e ad un’azione ispirate e sostenute dalla fede. In questo senso € strumento
organizzato e visibile di una realta invisibile; sacramento dell’azione di Cristo risorto che attua la
salvezza degli uomini sempre grazie all’azione dello Spirito Santo.

La Chiesa continua cosi il mistero della incarnazione. Pertanto, sovvenire alle necessita economiche
e organizzative della Chiesa significa partecipare alla sua mediazione finalizzata alla salvezza degli
uomini. E questo che rende degna di ammirazione e di lode la vostra opera, spesso non capita, e
tuttavia di tale importanza da sentirci autorizzati a dire che ¢ perfino condizionante il progresso
della nostra Chiesa. Del resto, non si deve dimenticare quanto il Vaticano II insegna sulla realta
comunionale della Chiesa un solo popolo, dove tutti i1 battezzati, sacerdoti e laici, partecipano, sia
pure in maniera diversa, all’unica missione affidata da Cristo ai suoi discepoli “andate in tutto il
mondo e predicate il Vangelo ad ogni creatura”.

E proprio in questo spirito comunionale che si & dato I’avvio alla riforma circa il sistema per
provvedere la Chiesa italiana dei mezzi necessari per la sua missione e, in particolare, per il
sostentamento dei suoi sacerdoti. Si ¢ voluto che fosse 1’intera comunita cristiana a farsi carico del
dovere di fornire 1 mezzi economici necessari all’evangelizzazione, sia destinato a questo scopo

I’ otto per mille dei contributi fiscali e le offerte dirette deducibili. Lo spirito di questa “riforma” ¢
ben presentato nel documento della Cei del 1989 “Sovvenire alle necessita della Chiesa”, che ha
come sottotitolo “Corresponsabilita e partecipazione dei fedeli”. Quanto vien detto in questo



documento ci rimanda alla Chiesa nascente, cosi come tratteggiata negli Atti degli Apostoli una
comunita nuova che, condividendo i beni tra i suoi membri, si configura come una comunita di
amore e di solidarieta vera e concreta. Sono d’esempio le comunita fondate da San Paolo,
all’interno delle quali venivano organizzate le collette per la comunita pit povera di Gerusalemme.
Con I’attuale sistema di sostegno economico si intende potenziare una visibilita della Chiesa che
vive affidata alla provvidenza di Dio, ma che opera anche tramite la generosita dei fedeli; una
Chiesa che provvede alle necessita degli operai del Vangelo, ma che ¢ messa anche in condizione di
soccorrere alle necessita dei poveri, ai bisogni del “Terzo Mondo”, alle esigenze delle strutture
dell’evangelizzazione, alla diffusione della cultura cristianamente ispirata, agli interventi a sostegno
del volontariato, ecc..

Il prodigio piu grande della provvidenza del Padre, oggi, sarebbe quello di creare in Italia una
comunita cristiana nella quale la generosita dei battezzati metta a disposizione della Chiesa strutture
e mezzi mediante i quali lo stesso Gesu Cristo possa offrire il pane della vita alla gente affamata
della sua parola, cosi come fece sulle rive del lago di Galilea quando, grazie ai cinque pani € ai
cinque pesci offertigli da un ragazzo, sfamo una folla di gente e con quel segno addito sé stesso
come “il pane della vita”. Voglio concludere queste mie parole, ripetendovi I’espressione della mia
ammirazione e della riconoscenza di tutta la Chiesa per 1’opera meravigliosa che andate compiendo.

Coinvolgere per crescere: 1 valori
e le azioni della corresponsabilita
di monsignor Alberto Ablondi - vescovo di Livorno

Intervento al VI Incontro nazionale degli incaricati
diocesani - 1995

Non possiamo nasconderci la complessita di questo titolo. Complessita che deve essere affrontata
con una analisi capace di precisare e distinguere due importanti espressioni 0 componenti della vita:
coinvolgimento e crescita. Ma non bastera 1’analisi, sara utile anche una immagine, direi un’icona,
che dalla Parola di Dio ci accompagni, illuminante. Forse ¢ addirittura opportuno dare la precedenza
a questa immagine o personaggio biblico; lasciando che autorevolmente ci introduca. Apriamoci
percio a lui, cioé a Mosé. E I’'uomo che ha segnato la sua vita nella crescita: dall’anonimo bambino
galleggiante sulle acque del Nilo e dall’omicida trascinato dal turbine della vendetta egli cresce alla
missione di condottiero. In questa nuova vocazione la crescita arriva a farlo strumento dell’alleanza
di Dio con il suo Popolo “Il Signore ordino a Mose di concludere un’alleanza con gli israeliti”
(Deut 30). Ancora, Mose ¢ I’uomo del coinvolgimento che si apre alla corresponsabilita totale
quando, di fronte allo sdegno del Signore, ha il coraggio di sacrificarsi per il Popolo: “Ti supplico,
Signore, perdona il loro peccato; se no cancella me dal libro della vita” (Es 32).

VIVERE E CRESCERE

“L’uomo non & statico o immobile, & dinamico. E un pellegrino, un viaggiatore” (Kallistos
“Riconoscete Cristo in voi”). Crescere non ¢ dunque solo una qualifica della vita, ma sua
condizione; si puo infatti affermare che la nascita non avrebbe senso, anzi sarebbe una condanna a
morte senza la crescita. Proprio perché la vita sarebbe solo una continua morte del suo tempo, dei
suoi gesti e dei suoi successi se questi non si aprissero a crescita e si consolidasse in esso.

Lo conferma Von Balthasar quando in Di gloria in gloria dice: “ogni fine non ¢ altro che un inizio,
ogni approdo non ¢ altro che una nuova partenza”. Non solo per le persone, ma anche per le
comunita “crescere” & condizione di vita. E la stessa Parola di Dio che presenta il crescere come
finalita della vita e come vocazione capace di animare tutte le vocazioni. Non ¢ questo il significato
della parabola dei talenti che impegna a crescere, anche nelle cose pitt semplici? Ancora piu
evidente il comandamento severo di Gesu “se non diventerete come bambini” (Mt 18); appunto
perché il bambino ¢ tale in quanto, caratterizzato dalla nascita, ¢ sempre proiettato verso la crescita.



Questa esigenza del crescere non ¢ solo legata alla poverta umana, che crescendo gradatamente
supera 1 limiti e continuamente si apre a nuovi orizzonti; essa viene attribuita addirittura a Gesu,
Uomo e Dio, “che cresceva” (Lc 2,4). Inoltre abbraccia tutti gli orizzonti della vita questo dover
crescere La Parola di Dio ci invita, infatti, a crescere nei talenti, che possono essere valori materiali;
ma ci insegna a crescere anche nella dimensione della fede “crescete nella conoscenza di Dio” (Col
1,10), “crescete nella grazia e nella conoscenza del Signore” (I Pt 3,8); addirittura porta la necessita
della crescita nella intimita del Corpo di Cristo, le cui membra “crescono verso il Capo, Cristo” (Ef
4,15). Infine c’¢ una parola che, nel Nuovo Testamento, ritorna tante volte a richiamare 1’intima
vitalita e la efficacia della Resurrezione in ogni uomo “nuovo”. Essa puo essere indicata come frutto
e visibilita della crescita. Per sottolineare ancora la crescita come valore assoluto della persona e
della comunita cristiana ¢ esemplare 1’avventura che Mose vive con Dio, ¢ tutta una crescita che va
dal timido scalzarsi perché il luogo ¢ “Terra Sacra” (Es 3) sino al Signore che “passa davanti a Lui”
(Es 34) e Mose che “si toglieva il velo davanti al Signore che si presentava a parlare con Lui” (Es
34).

COINVOLTI E COINVOLGENTI: SOLO COSI Si CRESCE

E parola piuttosto nuova il “coinvolgere”; infatti difficilmente si trova nei dizionari, anche nei
vocabolari, persino etimologici. Eppure questa legge del coinvolgimento ci sospinge alle spalle e ci
illumina di fronte con la Trinita; e accompagna cosi ogni dimensione di vita. Prima di contemplare
questa legge, per meglio comprenderla, ¢ bene constatare che la parola “coinvolgere” ¢ espressione
di atteggiamento passivo e nello stesso tempo attivo. Infatti si ¢ sempre dei coinvolgenti-coinvolti e
si ¢ sempre dei coinvolti-coinvolgenti.

Mose stesso vive questa doppia avventura, € coinvolto dal Signore che lo strappa dalla isolata
solitudine per farlo Suo collaboratore; ma ¢ anche un coinvolgente, Mos¢, quando riesce a
raccogliere la sua gente ed a farne un popolo. Questo a sua volta sara coinvolto da Dio con una
missione coinvolgente tutta la storia di altri popoli. Dovremmo sempre tenere in questa tensione di
“coinvolti-coinvolgenti” i momenti diversi della nostra personale vocazione, come i momenti delle
nostre diverse comunita ecclesiali.

Persone e comunita cristiane infatti dovrebbero essere esemplari e specchianti del coinvolgimento
divino e umano, dalla dimensione cosmica ad ogni piccolo gesto. Infatti il Cristiano vive il
coinvolgimento nel ritmo della vita trinitaria, nella quale i distinti a vicenda si danno quella vita che
fa di loro una comunione. Questa comunione a sua volta si apre alla forza coinvolgente di una
missione nel gesto creativo di Dio, nella Redenzione con I’'incarnazione del Verbo, nella venuta
dello Spirito Santo. Anche la creazione dell’uomo si presenta caratterizzata dal coinvolgimento
dello stesso uomo nell’azione creatrice di Dio. E cosi evidente! Dio infatti, dopo aver creato
I’uomo, non ripete per lui le parole ammirate “e vide che era bello”; lo dice per i diversi momenti
creativi prima e alla conclusione su tutto il creato. Perché non per I’'uomo? Perché, avendolo fatto
simile a sé, Dio lo chiama a crescere ¢ a far crescere il creato. E un collaboratore quindi o meglio
coinvolto in quella creazione che deve costantemente continuare nella crescita.

A Dio piace davvero coinvolgere! Ne sono bella documentazione Maria chiamata ad essere
corredentrice nel mettere al mondo il Verbo; Maria che coinvolge nel suo canto di gratitudine
Elisabetta e poi “tutte le generazioni”’; Gesu che coinvolge nella Sua comunione gli Apostoli i quali
diventeranno poi coinvolgenti nella missione dell’“andate e ammaestrate”. Questo stile di Dio, che
ha coinvolto Maria e gli Apostoli, continua nel coinvolgimento della Chiesa che ¢ comunita dei
coinvolti con la missione di coinvolgere. Ed € naturale percio che lo stesso entrare nella Chiesa e lo
stesso essere Chiesa si operi nel coinvolgimento.

E bello e impegnativo dunque pensare che ognuno di noi & Chiesa non perché & stato raggiunto,
convinto o conquistato da una comunita o da qualcuno che cerca proseliti; ognuno invece ¢ un
coinvolto dalla narrazione di una esperienza di amore con il Risorto; resurrezione che diventa
proposta e invito a lasciarsi coinvolgere. E logico infatti che questa Chiesa, espressione della carita
di Dio, viva la bellezza piu elementare dell’amore come si rivela nella vita di una famiglia. Nella
famiglia gli sposi sono dei coinvolti a vicenda ed il figlio, a sua volta, cresce non perché raggiunto



dall’amore del padre o dall’amore della madre, ma solo se coinvolto nella circolazione di amore
degli sposi.

Davvero la Chiesa ¢ il “Noi” preferito dei cristiani i quali sono chiamati a prendere parte alla
costruzione ciascuno secondo i suoi carismi. Per concludere questa contemplazione del
coinvolgimento, come legge profonda della vita divina ed umana, ¢ opportuno pensare che anche i
doni dello Spirito Santo sono dati nella loro diversita proprio per quel coinvolgimento che crea la
comunita “vi sono doni diversi ma uno solo ¢ lo Spirito... che servono alla crescita della comunita”
(1Cor 14). Cosi Paolo ci proietta ancora dal coinvolgimento alla crescita. Non solo, attraverso le
tante raccomandazioni sull’unita dello Spirito e sulla diversita dei doni, Egli presenta la legge
intima di ogni coinvolgimento. Questo nasce solo dalla molteplicita che deve sempre essere
rispettata come opera dello Spirito. E legge del resto gia evidente nella “benedetta alterita” della
creazione. Percio Dio non la vuole ridotta alla sterile monotonia dell’uguale, come avevano
progettato i costruttori della torre di Babele “per formare un solo popolo e parlare la stessa lingua”
(Gen 11). Inoltre il coinvolgimento puo nascere solo dalla liberta. Essa non consiste percio solo nel
non essere condizionati da limiti. Si realizza invece quando si ¢ tanto liberi nel possedersi da
raggiungere la capacita di donarsi per 1’altro e per la comunita; nella consapevolezza per cui
“ognuno realizza completamente se stesso quando I’altro gli ¢ diventato pitt importante di sé”.

IL COINVOLTO COINVOLGENTE DIVENTA CORRESPONSABILE

Quale il motivo di tutto questo soffermarsi contemplativo sulla legge del coinvolgere che fa
crescere? E sempre necessaria questa sosta perché quando si debbono presentare degli obiettivi o
degli impegni morali non basta 1’ordine di fare o di non fare; non sono proprio sufficienti i “come
fare”. Molto importanti invece e determinanti 1 “perché” del fare. Con la documentazione del
“perché” abbiamo compreso la Chiesa come espressione di quella legge del coinvolgimento, che
qualifica la vita in Dio ed ¢ crescita nella vita dell’'uomo. Ora ¢ necessario affrontare le conseguenze
nella “corresponsabilitd” con i suoi “valori e le sue azioni”. La categoria che fa passare dal
coinvolgimento alla corresponsabilita ¢ offerta profeticamente da Mose quando annunzia al popolo
“il Signore vostro Dio vi chiede di amarlo e di onorarlo con tutto il cuore e con tutta I’anima” (Dt
12,17). Anche Gesu, a sua volta, collega, con questo aggettivo “tutto”, I’ Antico Testamento “amerai
il Signore Dio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima e con tutto lo spirito” (Mt 23,37).
Sono testi che rivelano come 1’amore, che ha per legge il coinvolgimento, proponga con il “tutto” la
esigenza della corresponsabilita. Sarebbe infatti interessante raccogliere altri testi e contesti della
Parola di Dio per scoprirvi, quale caratteristica fondamentale del comportamento del cristiano,
I’aggettivo “tutto”. Credo perd che per comprendere nel suo spessore questo aggettivo, sia
necessaria la sua modulazione in “tutti, tutto, totalmente”. E modulazione capace di segnare i
margini, gli impegni, le esigenze di quella corresponsabilita, per i rapporti che richiama e per i fini
che propone. E logico d’altra parte che il costante e intimo coinvolgimento sbocchi non in una
generica o parziale corresponsabilita, ma nella assolutezza della totalita.

Nella comunita cristiana, nelle parrocchie, nella diocesi, nei gruppi, nelle famiglie dunque come ¢
sempre necessario il coinvolgimento, come ¢ altrettanto necessaria la crescita, cosi sara sempre
necessario rispettare le esigenze del “tutto”. Infatti in ogni coinvolgimento € sempre necessaria la
liberta; anzi esso ¢ I’incontro e il frutto di due o piu liberta. Ne consegue che ogni coinvolgimento si
deve esprimere necessariamente in quella liberta massima (come abbiamo visto) del “donarsi”. Ora,
il “donarsi dell’amore” si differenzia sostanzialmente dal “prendere dell’interesse” perché chi
prende si serve solo di ci0 che gli piace e trascura o rifiuta il resto; chi si dona si abbandona a tutta
la dimensione dell’altro, al positivo e al negativo, a cio che piace o no, al presente e al futuro, al
certo e all’incerto. In questo spirito il coinvolto, nel suo darsi ad una dimensione di Chiesa, deve
rispondere anche a tutte le altre dimensioni di comunita ecclesiale: quella parrocchiale, quella
diocesana o universale. Qualora una sola manchi, cadono anche le altre. Non vi sarebbe piu la
Chiesa e neppure donazione, ma possesso.

Quando pero si parla di Chiesa non si puo escludere il mondo e ’'uomo cui la Chiesa ¢ mandata.
Ecco allora che la responsabilita di ogni cristiano, quando si apre a tutta la Chiesa, si deve estendere



anche a tutto il mondo. E la modulazione del “totalmente”? Essa apre ulteriori esigenze di
corresponsabilita a tutti i momenti della Chiesa. Si potra percio esercitare nella Chiesa un servizio o
un altro; ma sempre con lo spirito di chi si sente corresponsabile di tutti gli altri servizi.
Saggiamente si dice che la prima condizione di ogni servizio ¢ nel servire i servizi degli altri o nel
servirsi dei servizi degli altri. In questo spirito di corresponsabilita il servizio di liturgia apre agli
altri momenti di catechesi, di carita, di amministrazione; e, nello stesso modo, il servizio di
amministrazione deve lasciarsi aprire a tutte le situazioni in cui la Chiesa ¢ presente. Dobbiamo
percio evitare ogni compartimento stagno che isoli I’amministrazione nel profano e isoli la liturgia
nel “celeste”. Proprio con questo coinvolgimento la corresponsabilita tradurra nella vita la celebre
constatazione per cui “nulla vi € (nella vita e tanto piu nella Chiesa) di profano se non cio che
rendiamo tale”.

Ma la corresponsabilita del “tutto” e del “totalmente” deve, per la legge dell’amore, esprimersi
soprattutto nel “tutti”. E legge severa il “tutti”, perché impegna costantemente a valutare ogni gesto
affinché nessuno mai sia escluso; ¢ legge che insegna a vivere nella Chiesa un atteggiamento tipico
dell’amore “sempre al di 1a”. Pellegrina dell’*‘al di 1a” anche nella corresponsabilita, questa Chiesa
accetta si la sosta ma sempre per “andare oltre” verso I’oltre della crescita costante, verso I’oltre dei
cosiddetti assenti che non deve essere nascosto, come spesso avviene, dai cosiddetti presenti; verso
I’oltre che porta dalla Chiesa alla societa. In questa prospettiva un “oltre” particolarmente
interessante dall’amministrazione al missionario; dal missionario all’amministrativo.

Si ISPIRANO AL COSTO LE AZIONI DELLA CORRESPONSABILITA

Se il valore della corresponsabilita ¢ il “tutto” nelle sue modulazioni che aprono a diversi livelli di
vita, € necessario ora sintonizzare ad esso le azioni. Come allora non ispirare queste azioni al
comportamento di Gesu, Colui che ¢ il coinvolto nella Trinita e che € venuto per coinvolgere
I’umanita nella Trinita, facendosi nello stesso tempo responsabile di ogni uomo? Non ¢ ancora Lui
che ha coinvolto gli Apostoli ed ha voluto continuarsi in una Chiesa di coinvolti coinvolgenti,
corresponsabili nella Chiesa e della storia? Quali allora i1 gesti del Cristo che diventano azione e
gesti di chi vive la corresponsabilita di amore? I gesti del Cristo si possono racchiudere in tre grandi
Suoi atteggiamenti: il Cristo povero, il Cristo casto, il Cristo obbediente. Allora, corresponsabilita
sara vivere il verbo, lasciare come atteggiamento che esprime tutta la poverta e nello stesso tempo
segna il passo iniziale di ogni amore. Il primo sbocciare dell’amore nella Bibbia ¢ infatti un lasciare
“I’uomo lascera suo padre, sua madre”. Ci dovremo sentire impegnati allora nel lasciare il proprio
per il comunitario, il tempo per le persone, il presente per il futuro, I’intimita comoda per la
universalita avventurosa. Ma la corresponsabilita avra anche grande bisogno della castita vissuta da
Cristo, non certo solo nel non commettere atti impuri, ma nel “dare vita”; per cui ogni momento
impegna a crescere e a far crescere. Infine il gesto dell’obbedienza di un Cristo che si “lascia fare”
Uomo, Parola, Pane, Tempo. La corresponsabilita che nasce dalla obbedienza del Cristo deve
dunque farsi obbediente, cioe¢ lasciarsi fare dai tempi, dai luoghi, dai programmi graduali per essere
seri, dalle condizioni socio-politiche e religiose dell’ambiente.

Dopo questa ispirazione alle azioni del Cristo mi pare bello concludere con le parole che Dio
rivolge a Mose “Ecco 10 sto per venire verso di te in una densa nube perché il Popolo senta quando
io parlero con te e credano sempre anche a te” (Es 19). In questa luce Mose non ¢ pil solo un
membro del popolo ebreo; € espressione di questo popolo tanto da essere chiamato ad esprimere per
esso la voce del Signore. E la stessa legge dell’essere Chiesa con le qualifiche di un coinvolgimento
che arriva alla corresponsabilita; infatti il cristiano non € solo membro della Chiesa, non solo ¢
responsabile di un servizio; egli finisce per essere, anche come singolo, espressione di tutta la
Chiesa. Cosi avviene sempre quando questa lascia un cristiano nel proprio ambiente affinché in esso
presenti e traduca tutti i suoi valori.

E grande e meraviglioso che una persona, certo per opera dello Spirito Santo, possa dire io sono la
Chiesa, autentica presentazione del Cristo Morto e Risorto. Siamo proprio al vertice del
coinvolgimento nella corresponsabilita! E misterioso infatti, e confortante pensare che, nella
corresponsabilita, sia Chiesa la chiesa universale ma che Chiesa ¢ anche ogni sua singola parte. Che



responsabilita diventare da piccoli e abbandonati come Mose, uomini che possono parlare a nome di
Dio! Dobbiamo percio essere consapevoli che il pieno coinvolgimento e la corresponsabilita
esigono la sequela di Gesu povero, casto e obbediente nel suo severo richiamo al “tutti”. Allora
ognuno di noi e tutti insieme potremo diventare espressione coinvolgente dell’Infinito. Di
quell’Infinito che, pero, vuole continuamente incarnarsi nelle forme piti semplici e con la povera
collaborazione di ognuno di noi. Le inventerete queste forme? No, tutto avverra per opera dello
Spirito Santo che fa crescere la sua Chiesa anche con i carismi... pitt poveri, strumentali o di doppio
servizio nell’umilta. Creeremo cosi, come mi scriveva in una lettera un giovane di 16 anni “Una
Chiesa che infonde speranza, una Chiesa-girasole che, prendendo la luce dall’alto, gira la testa
verso coloro che non hanno il coraggio di avvicinarsi; e lo fa cantando”. La vostra, la nostra
presenza sia una nota, sempre necessaria, in questo canto.

Spiritualita
e uso del denaro
di monsignor Pier Giuliano Tiddia - arcivescovo di Oristano

Omelia di chiusura del VI Incontro nazionale
degli incaricati diocesani - 1995

Cari fratelli del popolo sacerdotale, qua tutto rappresentato, € confortante per noi che la conclusione
di questo convegno, positivo sotto tanti aspetti, avvenga con la celebrazione eucaristica.

Nella riflessione che vi propongo penso alla lettura biblica ascoltata, che ci descrive 1’uscita
dall’arca di Noe con tutta la sua équipe. Riassumendo i pensieri da esporvi, ho osservato che il testo
non dice che all’uscita dell’arca ci sia stato disordine, per 1’affollarsi di tanta moltitudine; non si
dice se abbiamo osservato le precedenze; tanto meno € stato segnato il cronometraggio sul tempo
impiegato. Invece io provo tali difficolta, con tanti temi considerati in questi giorni.

Devo ordinare per un impegno spirituale idee di vari tipi: I’otto per mille, le offerte deducibili, gli
operatori pastorali per il sostegno della Chiesa. Per inquadrare tutto nella Parola di Dio, verso
I’Eucarestia. Ho badato a mettere ordine nelle idee, per rispettare il cronometraggio delle parole.
Prendo ispirazione dal quadro biblico dell’arca di Noe. Anche noi usciamo da questo convegno
come da un’arca tranquilla. Ci siamo riuniti sulla laguna di Chia - anche la sede del convegno puo
aiutarci nel paragone - e dobbiamo rientrare nella vita quotidiana. Con piacere torneremo a casa
nostra; ma dopo questo periodo sereno troveremo i problemi che ci attendono; sentiremo la fatica
della ripresa per la vita quotidiana.

Raccogliamo alcuni suggerimenti biblici che possano sostenerci nella fatica. Subito noto per noi,
che ci interessiamo di cifre, due numeri simbolici proposti dal testo: 1 quaranta giorni passati
nell’arca e poi i sette giorni tra i vari invii degli uccelli esploratori sino all’uscita conclusiva di tutti.
Nella Bibbia i quaranta giorni ci rimandano a Mose ed Elia sul monte, a Gesu nel deserto. Sono
simbolici per indicare I’incontro intimo con Dio, in preparazione all’apertura di un tempo nuovo di
salvezza. Mi auguro che sia cosi anche per noi, all’uscita da quest’arca tranquilla per la vita
condivisa in questi giorni. Siamo maturati nell’impegno per una nuova apertura sul cammino che
Dio ci indica.

Poi il numero sette 1 giorni d’attesa degli uccelli mandati a cercare. Sette € il numero simbolico
della perfezione, che dice la maturazione avvenuta per i programmi di Dio. Dico a me stesso e a voi
anche quando ci tocca aspettare, che siano sempre sette 1 giorni di attesa; cioe il periodo della nostra
attesa sia vissuto senza impazienza, con fiducia; per il credente, che vuol collaborare con I’azione
divina, I’attesa non ¢ mai dannosa e non sia mai infastidita, deve essere vissuta nella pace del cuore,
allora produce i frutti che il Signore desidera.

Ed ora entriamo nella spiritualita di Noe, un uomo che ha sperato. Egli spero nell’attesa; visse i
giorni della prova nella speranza che Dio avrebbe ricostruito sulla devastazione del diluvio, causa



per tutti di terrore, di incertezza ansiosa. E ancora No¢ si manifesta I’'uomo dell’ordine e della
programmazione, nella costruzione dell’arca, nello sviluppo del piano di salvataggio. Ha operato da
buon marinaio, ci appare come uno che non ha fretta, aspetta il momento opportuno, si premura di
indagare, organizza tutto, ecc. E stato infine un navigatore credente appena sbarcato, come primo
gesto rese lode a Dio. Egli gradi il sacrificio salito con fragranza al suo cospetto, e benedisse la
Terra.

La figura biblica di No¢ ¢ invito a noi per il lavoro non sempre facile che ci ¢ affidato che siamo
operatori nella speranza, e, insieme con ordine. Innestiamo in questa programmazione il nostro
incontro con Dio perché con la nostra contabilita lavoriamo per il suo Regno. Noi non offriamo in
sacrificio animali della terra. Sappiamo quale ¢ il sacrificio perfetto della Chiesa ¢ Cristo, altare,
sacerdote e vittima. Ma a questo sacrificio dobbiamo unire la nostra partecipazione con la fatica
ecclesiale che il Signore ci chiede nell’epoca in cui viviamo. Il tempo sottratto ad altri impegni, che
possono sembrare piul urgenti, non ¢ sprecato, perché ¢ consacrato a Dio, nel servizio alla sua
Chiesa.

Riflettiamo che il diluvio & venuto anche nella nostra epoca. Ricordiamo la guerra mondiale, le
circa 165 guerre scoppiate dal 1945 in poi. E il disastro non ¢ finito; siamo anche sotto un altro
diluvio quello socio economico-politico. Certo, pensando all’Italia, notiamo che altrove si sta
peggio. Ma col diluvio, difficolta e incertezze, paure.

In questo ambiente diluviale, pensiamo anche alle difficolta economiche della Chiesa, in particolare
dei sacerdoti. Ci sono difficolta di cifre, ma ora mi riferisco alle difficolta spirituali. Come
connettere e coordinare poverta e servizio pastorale? La difficolta per la convivenza spirituale di
questi due termini oggi € cresciuta; qualche volta diventa un po’ tempesta, protesta, ricerca.
Ricordiamo bene che ¢’¢ un rapporto evangelico tra i due concetti. Il Signore ha detto “L’operaio ¢
degno della sua mercede”; ma insieme ci ha raccomandato di saper rinunziare a tutto. Ed ha
proclamato beati i poveri in spirito. Cosa fare?

Usando scherzosamente un’espressione ecclesio-politica, dico: come rapportare il ministero sacro e
il ministero delle finanze? Qualcuno vorrebbe non le finanze per il ministero, ma piuttosto il
mandato di gestire il ministero delle finanze, questo non ¢ evangelicamente concepibile. Si tratta
dello spirito di poverta, un grande impegno della spiritualita sacerdotale occorre curarlo; anche
perché bisogna cancellare una certa nomea, che qualche volta ha trovato aggancio nella realta dei
fatti: il rumore di denaro attorno all’altra. Questa premura ascetica ¢ indispensabile; € un proposito
primario che voi, noi Vescovi per primo dobbiamo assumere. Non deve diminuire lo sforzo per
invitare i fedeli alla corresponsabilita economica. Questo coinvolgimento deve essere pero
illuminato dalla grande lezione di Gesu, presentata cosi da S. Paolo “Cristo, essendo ricco, si € fatto
povero, perché noi tutti diventassimo ricchi per la sua poverta”. Paolo ha scritto questa frase
teologico-ascetica a sostegno della sua insistenza per indire le collette a favore delle chiese povere.
Poverta non significa miseria, bensi distacco dal denaro, spirito di disinteresse, che si esprimono
nell’aiutare chi ha bisogno. Curiamo di formarci in questo tono, per farlo maturare nelle nostre
comunita. L attivita prestata nella Chiesa italiana da voi, responsabili per il sostegno economico alla
Chiesa, puo essere formativa della spiritualita dei sacerdoti e dei laici. Per questo tutta la Chiesa che
¢ in Italia, primi i Vescovi, deve ringraziarvi. Agite in modo da proporre la generosita fondata sulla
spiritualita evangelica circa I’uso del denaro a servizio del Regno, che si esprime nelle iniziative
pastorali della Chiesa, in particolare quando si rivolge ai poveri.

Da ultimo il racconto su Noe ci porge un lieto annunzio: Dio ha fiducia nell’uomo, lo incoraggia e
lo benedice. Anche noi dobbiamo avere fiducia negli uomini che ci sono vicini; anche quando ci
pongono problemi, quando vacillano, o tornano indietro. Ed infine Dio € 1’appoggio sicuro per
I’uomo. L’arcobaleno ¢ stato per Noe il sorriso divino, diventato permanente sul volto di Cristo
Gesu. Egli ¢ il grande, insuperabile sorriso di Dio rivolto all’umanita. Per testimoniare Gesu, siamo
sorridenti; anche quando dobbiamo lamentarci, cerchiamo sempre di trovare il modo di innestare sul
lamento che occorre fare (anche Gesu talvolta si ¢ lamentato) la nostra fiducia e la nostra
attenzione, mai il nostro rincrescimento o lo sfogo violento.



Concludo col brano evangelico, che narra il miracolo di Gesu per quel cieco, guarito gradualmente.
“Vedi qualcosa?”, gli chiede. Ed egli risponde: “Vedo gli uomini; infatti vedo come degli alberi che
camminano”. Quanto ¢ espressiva la congiunzione “infatti”’! Non distingue degli uomini, vede solo
in confuso. Il particolare ¢ un monito a noi rivolto per saper scrutare i segni di Dio nel nostro
tempo. E importante che noi sentiamo preoccupazione di avere le idee alquanto confuse sui piani di
Dio nella nostra epoca. Dobbiamo renderle chiare, per saper prendere il nostro posto. Il Signore non
ci neghera certo questa grazia, se ci trovera disponibili. Ma per questo occorre pregare.

La nostra preghiera allo Spirito Santo ¢ frequente, lo invochiamo nelle sacre ordinazioni, durante gli
esercizi spirituali, aprendo convegni di studio, all’inizio dell’anno scolastico. Dobbiamo pero
invocarlo sempre, perché ci aiuti a capire la volonta di Dio nel tempo che attraversiamo anzitutto
per capirlo, ed anche per accogliere con fede il fastidio che provoca in noi, pronti ad annunziare la
speranza ai delusi, ai sofferenti, agli afflitti.

La tensione causata dal clima contemporaneo, per le difficolta che ne emergono, la riscontriamo
negli altri, la proviamo noi stessi. Forse non ci siamo accorti che lo spirito d’insofferenza annebbia
la nostra vista spirituale, per carenza nel senso della fede; e cosi gli uomini, gli eventi ci appaiono
come alberi che camminano; ed entra in noi I’impressione di vivere nell’incertezza e nella
confusione. E si puo facilmente perdere il gusto della vita, la gioia della fede. No! Impariamo a
riconoscere e lodare il piano di Dio che nasce dall’amore, lo annunzia, lo partecipa.

Mettiamoci sotto la guida dello Spirito Santo, perché ci aiuti a scrutare, intuire ed accogliere la
storia della salvezza, che si sviluppa tra noi, in noi. Gesu e la Madonna ci confortino in questo
cammino.

4

Gli interventi dei vescovi
su Sovvenire news

Sovvenire: perché parlarne

Monsignor Attilio Nicora

Vescovo delegato della presidenza Cei per le questioni giuridiche

(settembre 1991)

Forse qualcuno si chiedera: perché? Perché continuare a parlare del sostegno economico alla Chiesa
cattolica in Italia? Non si sta esagerando? E alla fine non si rischia, al di la delle buone intenzioni,
di dare un’immagine distorta di quella Chiesa che pur si vorrebbe aiutare? Ogni richiamo alla
sobrieta e alla vigilanza evangelica, soprattutto in questo campo, ¢ certamente prezioso. E pero
ritengo che a quel ‘perché’ possa darsi una risposta non debolmente motivata. C’¢ bisogno di
informazione, anzitutto. S’¢ fatto parecchio, dall’aprile 1989 ad oggi, ma ¢ ancor facile trovare
persone che confondono le offerte deducibili con 1’8 per mille, che danno una lettura fantasiosa
dell’una o dell’altra forma, che sospettano complicazioni e trappole. Bisognera insistere, poi,
soprattutto sui motivi del cambiamento avvenuto con la revisione del Concordato. Alla base di tutto
¢’¢ una scelta coraggiosa: si ¢ lasciato il certo (le congrue e i contributi per 1’edilizia di culto) per
I’incerto, potenzialmente aperto al meglio, ma affidato completamente alle libere scelte degli
italiani. E lo si € fatto perché si ¢ creduto, con il Concilio, al valore di una schietta e trasparente
liberta della Chiesa e di una corretta e costruttiva collaborazione con lo Stato per la promozione
dell’uomo e per il bene del Paese. Val la pena di mettere in evidenza il particolare valore delle
offerte deducibili. Servono per assicurare ai nostri preti un dignitoso sostentamento. S’¢ fatto un
gran parlare dei preti in occasione del recente Sinodo dei vescovi. Al di la dell’enfatizzazione di
certe tematiche e del sensazionalismo ad ogni costo, la gente intuisce che senza la presenza del
prete crescerebbe la desolazione e rischierebbe di morire la speranza; che la loro presenza, siano



giovani o anziani, siano brillanti o un po’ logori, ¢ un miracolo permanente dell’amore fedele di
Dio, che continua a ‘prendere carne’ in mezzo a noi attraverso il volto amico di un uomo che ci vuol
bene in nome suo e per questo non si stanca di parlarci di Lui, anche quando non vorremmo
ascoltare. E questa la funzione dei sacerdoti. E cosi essi ci riscattano dall’illusione e dalla
disperazione e ci aiutano a credere alla possibilita di diventare uomini nuovi.

Sovvenire e Vangelo della Carita

Cardinale Camillo Ruini

Vicario del Papa per la diocesi di Roma e presidente della Cei

(aprile 1992)

Trascorso ormai piu di un anno dalla loro pubblicazione, possiamo notare 1’ampia accoglienza e
valorizzazione, in tutti gli ambiti della Chiesa italiana, degli Orientamenti pastorali per gli anni
Novanta su “Evangelizzazione e testimonianza della carita”. Nelle Chiese particolari, negli istituti
di vita consacrata, nelle associazioni e nei movimenti laicali, nei diversi ambiti dell’attivita
pastorale, negli organi di informazione ecclesiale nei momenti di studio e di riflessione: su molti
piani € in corso un lavoro intenso di approfondimento, un nuovo slancio di impegno. Anche alla
luce dei risultati del Sinodo sull’Europa ¢ ormai stata messa ben a fuoco una linea pastorale che
punta a rinvigorire il senso della fede e dell’appartenenza alla Chiesa, e proprio cosi ad accrescere il
dinamismo e I’apertura missionaria, sottolineando la profonda unita che esiste fra la verita cristiana
e la manifestazione concreta dell’amore di Dio per I’'uomo. Emerge, insomma, la caratterizzazione
“in avanti” della nuova evangelizzazione, che in concreto significa, nel campo specifico, che le
opere della carita sono espressione (segno) e realizzazione (testimonianza) della Carita cristiana.
“Sempre e per sua natura la carita sta nel centro del Vangelo e costituisce il grande segno che
induce a credere al Vangelo” (ETC, n. 9).

In questa luce I’impegno sulle opere di carita, che da sempre caratterizza in senso positivo la
presenza e 1’azione concreta della Chiesa nel nostro Paese, diventa ancora piu esigente e si collega
strettamente a tutti 1 grandi valori umani e cristiani che sono in gioco in questo grande passaggio
storico. Come sappiamo gli Orientamenti indicano “tre vie per annunciare e testimoniare il Vangelo
della carita”: I’educazione ai giovani, il servizio dei poveri nel contesto di una cultura della
solidarieta, la presenza responsabile nel sociale e nel politico.

Si percepiscono chiaramente due indicazioni di priorita, tra loro profondamente connesse: ¢’¢ da un
lato un richiamo piu “interno” alla Chiesa, sulla qualita della testimonianza, dall’altro, e ad esso
connesso, ¢’€ un richiamo anche “esterno”, un forte stimolo all’elaborazione di una “cultura della
solidarieta” che dia rinnovato vigore al tessuto sociale del Paese in una complessa fase di
trasformazione: “A tutti intendiamo rivolgerci — si legge a conclusione del testo degli Orientamenti
pastorali per gli anni Novanta — perché come Vescovi a tutti siamo mandati e perché abbiamo la
certezza che gli insegnamenti e le opere del Vangelo della carita, illuminando e promuovendo la
verita profonda dell’'uomo, sono al servizio dell’intera societa come delle singole persone”. 11
sostegno economico alla Chiesa, il “sovvenire”, costituisce a pieno titolo un capitolo di questo
impegno complessivo. Anzi, un capitolo emblematico, perché entrambi gli aspetti di questa
dinamica sono chiaramente evidenziati. In esso infatti le ragioni della carita, del Vangelo della
carita e quelle della liberta, della giustizia e della solidarieta si ritrovano pienamente, in un discorso
positivo e costruttivo aperto a tutti gli uomini di buona volonta. Sta qui, in questa visione armonica,
fortemente motivata sui valori, il profondo significato ecclesiale ed insieme civile degli strumenti di
sostegno economico alla chiesa, un segno che si ¢ gia rivelato positivo, e sta entrando ormai nel
costume della nostra democrazia.

E, in fondo, uno degli aspetti del rinnovato mettersi a disposizione della Chiesa, di fronte ai grandi
movimenti storici di questi anni, che si ritrova anche nelle scelte e nel messaggio del Sinodo, in cui
leggiamo, in conclusione, che “la nuova evangelizzazione costituisce una sfida non solo per i
singoli cristiani e le comunita ecclesiali, ma anche per la costruzione di una societa piu umana. La
Chiesa, infatti, ha la missione di dischiudere il mistero rivelato in Gesu Cristo per la salvezza del



mondo e che riguarda tutti gli aspetti della vita umana. Per questo mentre annuncia e vive il
Vangelo, la Chiesa si fa allo stesso tempo serva degli uomini”.

Sovvenire e trasparenza

Cardinale Carlo Maria Martini

Arcivescovo di Milano

(Settembre 1992)

La riflessione teologica e pastorale del Concilio Vaticano II ha ricordato con chiarezza che la
Chiesa ¢ fondata per la missione a tutte le genti, e possiede, percio, una irriducibile identita
missionaria. Per questa ragione la categoria della missione ¢ adeguata per comprendere globalmente
e sinteticamente la realta della Chiesa. Scrivevo nel programma pastorale Partenza da Emmaus
(Lettera al Clero e agli operatori pastorali della Diocesi di Milano per I’anno pastorale 1983-84):
“Normalmente noi partiamo dalle comunita gia costituite e vediamo la missione come qualcosa che
promana da esse e le rende cattoliche, cio¢ aperte a tutti, ai lontani, ai popoli non cristiani. Questo
mettere la missione dopo la costituzione della comunita non dice come stanno realmente le cose ed
¢ forse la ragione profonda delle difficolta che oggi incontriamo nel trovare I’armonia tra 1’azione
missionaria e la pastorale ordinaria...

Da qui nasce una sorta di passaggio-consegna, una tradizione; chi ha udito e veduto, chi ha
contemplato e toccato con mano, chi ha sperimentato personalmente - gli apostoli - rende
testimonianza e annuncia; e quando chi ascolta e incontra I’annuncio - ciascuno di noi - presta
I’assenso alla sua fede, la comunicazione della buona notizia del Vangelo pone in comunicazione
chi ha donato e chi ha ricevuto, facendo nascere cosi la Chiesa (cf. 1Gv 1,1-3). E la missione,
appunto. Dentro questa corretta prospettiva teologica I’incontro tra Chiesa e mondo avviene
attraverso la missione. Possiamo cosi comprendere bene come si dia una reale continuita tra la vita
e I’'impegno del fedele in tutte le sue dimensioni all’interno della comunita ecclesiale e la vita e
I’impegno all’interno della societa civile, nel movimento unitario di edificazione della Chiesa e di
evangelizzazione del mondo. In particolare anche la dimensione di rapporto con i beni materiali
vissuta dentro la Chiesa ¢ gia effettiva evangelizzazione della societa. Tenuto conto, poi, di come la
realta economica incida nel vivere e nel sentire degli uomini e di come, purtroppo, oggi emergano
sempre piu gravi e deleterie deviazioni nel rapporto con il denaro e 1 beni economici - ne abbiamo
dolorosi esempi proprio nella nostra citta di Milano -, risulta ancor piu eloquente per la gente del
nostro tempo ed importante per la credibilita della Chiesa, che essa imposti in modo corretto il suo
rapporto con i beni materiali e, proprio a partire da questo campo, mostri in modo sempre rinnovato
la sua identita: un mistero di comunione che nasce dall’ Amore del Padre, del Figlio e dello Spirito
Santo e si incarna nelle comunita degli uomini.

Lo sforzo del Vaticano II e del nuovo Codice di Diritto Canonico di ridisegnare 1’impianto
dell’approccio ecclesiale al pianeta beni temporali e risorse economico-finanziarie ha trovato nella
riforma concordataria una coerente attuazione, come 1 Vescovi sottolineano nel documento
“Sovvenire alle necessita della Chiesa”.

In effetti la riproposizione del noto precetto generale da tutti noi appreso fin da bambini nelle
lezioni di catechismo, ¢ immediatamente coniugata con il richiamo al diritto-dovere fondamentale
di ogni battezzato alla partecipazione diretta e attiva nella conduzione della vita della Chiesa
attraverso una corresponsabilita in prima persona. A partire da questo principio di fondo emergono
con maggiore chiarezza altri valori che qualificano il rapporto della comunita cristiana con i beni
materiali e che pure provengono dal mistero della Chiesa come comunione. Ricordiamo in
dettaglio: la natura rigidamente strumentale dei beni temporali rispetto alle finalita spirituali della
Chiesa e al loro effettivo raggiungimento, in particolare le opere della carita specialmente nell’aiuto
ai piu poveri; I’esigenza di scambio e condivisione dei beni, in una prospettiva di solidarieta e di
perequazione; la necessita di una limpida trasparenza nella gestione dei beni, attraverso apporti non
solo professionali e competenti ma soprattutto ispirati ad un metodo e ad uno stile
inconfondibilmente ecclesiali; la testimonianza sincera della poverta, inscindibilmente unita ad una



filiale fiducia nella Provvidenza e ad una totale disponibilita al servizio dei fratelli; la liberta,
soprattutto del mistero ordinato, da ogni forma di condizionamento economico; una impostazione
dei rapporti con I’autorita civile improntata ai principi della rispettiva autonomia ed indipendenza
nel proprio campo, ma anche della reciproca sana collaborazione per la promozione del bene
comune.

Se questi valori e questi criteri saranno effettivamente perseguiti, la Chiesa risultera credibile e,
quindi, piu efficacemente tesa, anche attraverso 1’uso dei beni temporali che fedeli e cittadini
volentieri le affideranno, alla grande opera di evangelizzazione.

Sara una Chiesa veramente incarnata all’interno della vicenda del mondo e dell’uomo, per portare a
tutti anche nel campo dei soldi e dei beni I’annuncio del Vangelo. Sara una Chiesa realmente in
dialogo con il mondo perché realmente, secondo la sua natura piu profonda, in missione.

Sovvenire e la catechesi

Monsignor Lorenzo Chiarinelli

Vescovo di Viterbo

(dicembre 1992)

Ci ¢ familiare il quadro della prima comunita cristiana di Gerusalemme descritto nel libro degli
“Atti degli Apostoli”: ascolto dell’insegnamento apostolico, comunione eucaristica, unione fraterna,
condivisione. “Nessuno infatti tra loro era bisognoso, perché quanti possedevano campi o case li
vendevano, portavano I’importo di cio che era stato venduto e lo deponevano ai piedi degli apostoli;
e poi veniva distribuito a ciascuno secondo il bisogno” (At 4, 34-35). Con queste parole ¢ descritta
una “utopia” appena sognata da alcuni? Una “parentesi” di vita incantata? Una esperienza
irripetibile? No. La narrazione di San Luca non € né una “fotografia” facilmente generalizzabile né
un puro “sogno’” senza riscontro reale. Il libro degli “Atti” propone simultaneamente un dato e un
ideale, una meta e un compito. E da allora quel progetto di partecipazione, di solidarieta, di
comunione ¢ diventato progetto pedagogico del quale ogni comunita cristiana ¢ chiamata a farsi
carico e con il quale ogni comunita cristiana si € misurata attraverso i secoli in forme e modi
diversi.

La comunita ecclesiale € stata, a differenti livelli, scuola di corresponsabilita e la catechesi, di
tempo in tempo, ne ha rappresentato un concreto spazio educativo. E lo ¢ ancora. Appena qualche
esempio.

La “Didache”, I’antichissima catechesi dei tempi sub-apostolici, comanda il sostentamento dei
profeti, dei dottori e dei poveri (XIII, 1-7), ma ¢ assai severa contro eventuali profittatori (XI, 6).
Stupenda, sempre attuale e suggestiva, ¢ la descrizione della assemblea cristiana nel “giorno del
Sole” riportata nella “Apologia” di San Giustino: in essa Parola, Eucaristia, Carita si fondono
intimamente e danno volto a vita nuova e a relazioni nuove tra i cristiani. “I facoltosi, e quelli che lo
desiderano, danno liberamente ciascuno quello che vuole, e ci0 che si raccoglie viene depositato
presso colui che presiede. Questi soccorre gli orfani, le vedove, e chi ¢ indigente per malattia o per
qualche altra causa, e 1 carcerati e gli stranieri che si trovano presso di noi: insomma, si prende cura
di chiunque sia nel bisogno” (I Apol. LXVII, 6).

Educare a questa prassi fa parte, anche nell’oggi, di un cammino di crescita del cristiano, di
maturazione nell'appartenenza ecclesiale, di solidarieta con la poverta della storia. Lungo tale
cammino muovono, con ritmi articolati, i catechismi tuttora in corso di pubblicazione della
Conferenza Episcopale italiana.

Al riguardo basti riportare una pagina, felice ed emblematica, del Catechismo dei bambini, ultimo
pubblicato in questo 1992. Volendo introdurre i bambini alla comprensione di cio che avviene nella
celebrazione della Messa, seguendo lo sviluppo del rito, ¢ detto: “Al momento-della presentazione
dei doni offertoriali, si presentano a Dio anche le offerte degli uomini, le loro gioie, le loro
speranze, la loro vita. I bambini vedono solo che gli adulti offrono delle monete, e anche a loro
piace mettere una moneta nella borsa del raccoglitore. E assieme alla moneta imparano, fin da
piccoli, a offrire anche qualcosa che appartiene alla loro esperienza, se gli adulti suggeriscono il
ricordo di gesti di generosita o di fatica che i bambini hanno compiuto” (CEI, Lasciate che i



bambini vengano a me, p. 161). E un testo per i bambini: ma come non ritrovarsi ’ideale della
comunita di Gerusalemme e I’esperienza descritta da San Giustino? La medesima intenzionalita
pedagogica ¢ facilmente coglibile nei testi successivi dei catechismi, da quelli dei fanciulli e quello
degli adulti: “Sovvenire alla necessita della Chiesa” fa sempre parte, ricorda il canone 222 del
Codice di diritto canonico, dei doveri fondamentali dei membri della Chiesa.

Sovvenire e impegno civile

Monsignor Fernando Charrier

Vescovo di Alessandria

(aprile 1993)

L’attuale societa ricca di parole riguardanti la solidarieta, ¢ tuttavia povera di gesti concreti se si
esclude il “volontariato” che, comunque, coinvolge un numero limitato di persone.

Non si puo negare che una certa solidarieta si riscontri in momenti di emergenza: I’emotivita, che
pure ¢ un movente ad “inchinarsi” sull’“altro”, spinge a fare qualcosa “sul momento”, tuttavia il
tutto si spegne in breve tempo. Se ancora si tiene conto della crescente difficolta ad avere fiducia in
quelle istituzioni, politiche e sociali, poste per dare continuita alla solidarieta e concretezza alla
corresponsabilita orientando la volonta verso il “bene comune”, non ci si puo stupire se 1’aiuto
reciproco € piu un atteggiamento straordinario che un comportamento abituale. I tutto si presenta
come un problema prima di tutto culturale. Manca la cultura della solidarieta poiché I’'uomo di
questo ventesimo secolo ¢ sopraffatto da una cultura fondata su un individualismo esasperato; la
solidarieta non si presenta pitt come il principio unificante della vita sociale (ed anche della vita
ecclesiale), né il suo oggetto, il “bene comune”, ¢ ritenuto criterio di obbligo morale per la vita
privata e per la vita pubblica. In un simile contesto sono sempre piu necessari incrementi di
sensibilizzazione alla corresponsabilita e di stimolo ad essere concretamente solidali, specie con i
pil poveri e coloro che non hanno voce. Si richiedono gesti ed inviti: sono necessari “luoghi” ove ci
st educhi alla interdipendenza accolta nella sua dimensione morale.

L’invito a sostenere economicamente la Chiesa ¢ uno di questi “luoghi”, ¢ uno di questi inviti che
comportano consapevolezza e generosita, e sono fondate sulla solidarieta: non si agisce, infatti, con
una certa continuita partecipando ai problemi degli altri se non si € sostenuti da una forte
convinzione; e, d’altra parte, cosi agendo ci si conferma in questa mentalita. I credenti che
aderiscono a questo invito sanno che si offre un aiuto alle attivita della Chiesa nelle sue varie forme,
dalle opere di carita (che altro non sono che opere di giustizia, poiché si dona ci0 cui le persone
hanno diritto) alla possibilita di vita di chi le promuove. Un simile agire ¢ nell’ ordine della vita
ecclesiale sia storicamente (in seno alla Comunita cristiana sono sorti ospedali, assistenza ai piu
poveri, e le stesse scuole per dare dignita agli uomini attraverso la cultura) sia di vita ecclesiale
poiché nella Chiesa si € un solo corpo e tutti ne fanno parte. Ma pure i non credenti (0 meglio 1 non
praticanti) si debbono sentire coinvolti in questo invito. Gia nei rapporti tra Stato e Chiesa si
afferma che, pur nella indipendenza e nella reciproca sovranita, queste due istituzioni operano “per
una reciproca collaborazione per la promozione dell’uomo e il bene del Paese” (Carta concordataria
1984). La promozione dell’'uomo ¢, cioe, connaturale alla Chiesa quanto lo € per lo Stato; infatti
“I’agire per la giustizia e il partecipare alla trasformazione del mondo appaiono chiaramente come
una dimensione costitutiva della predicazione del Vangelo, cioe della dimensione della Chiesa per
la redenzione del genere umano e la liberazione da ogni stato di cose oppressivo” (3° Sinodo dei
Vescovi - La giustizia nel mondo - 1971). La Chiesa tende la mano in sostituzione di chi non lo puo
fare; non si sostituisce ma da voce a chi in questa societa I’ha sempre meno. E tendendo questa
mano richiama tutti a quella solidarieta umana che solo puo essere la chiave risolutoria dei molti
mali sociali oggi presenti.

La Chiesa, inoltre, &€ convinta che cosi facendo va “controcorrente’”. Ma cosi facendo vuol essere, e
lo deve essere, fedele al suo Signore che ingiunge al credente, e all’'uomo di buona volonta: “Da a
chiunque ti chiede; e a chi prende del tuo, non richiederlo. Cio che volete gli uomini facciano a voi
fatelo a loro”. (Mt. 6, 30 31).



Sovvenire e parrocchie

Monsignor Giuseppe Agostino

Vescovo di Cosenza-Bisignano

(settembre 1993)

C’¢ una paradossale espressione nella prima Lettera di San Paolo ai Corinzi (13,3) che smonta il
rischio dell’“oggettivazione” della “carita”. Dice I’ Apostolo: “Se anche distribuissi tutte le mie
sostanze e dessi il mio corpo per essere bruciato, ma non avessi la carita, niente mi giova”. La
“carita” fondativa di ogni dono ha, quindi, alcune connotazioni che la qualificano come autenticita e

2

la purificano nelle sue espressivita. La “carita” non ¢ costitutivamente nella “quantita”, né nei segni
dell'offerta spettacolare. La “carita” ha la sua fonte in Dio che ¢ “dono senza misura”; ed ¢
silenziosa e perenne sorgiva di autocomunicazione. Nell’uomo ¢ anzitutto accoglienza, ma
nell’esprimersi, secondo Dio, non puo avere calcoli, esclusioni o schedatura. Per questo ¢ anch’essa
sorgiva e mai esaustiva. Non si misura quindi dall’“oggetto” del dono, ma dall’intenzione che ¢
tanto piu piena quanto piu ¢ creativa ed universale.

In questa introduttiva considerazione possiamo ricavare alcune applicazioni su un aspetto che, nel
sovvenire alle necessita della Chiesa, va manifestandosi e che ha riferimento alla non chiarezza di
rapporto tra il sostegno economico alla Chiesa, attraverso le due nuove forme concordatarie (otto
per mille e offerte deducibili) e il sostegno alla propria parrocchia e nella propria Diocesi. C’¢
qualcuno che dice che si tratti di due impegni in concorrenza e sacrifica, magari, la
sensibilizzazione sulla prima questione.

Intendo offrire - su chiari fondamenti biblici, come quello sopraccennato - un contributo “pastorale
alla suddetta questione. Anzitutto, come pastori, dobbiamo educare affinché, al di la di ogni
collaborazione e risposta, nel cuore dei credenti ci sia la “sorgiva” del dono. Quando iniziamo i
“calcoli” il dono ¢ gia spento. Non si puo considerare inaccostabile per altre seti una sorgente
d’acqua perché si ¢ riempita la propria bottiglia, ne si puo disattendere la sete di tanti altri perché si
¢ donato gia un bicchiere d’acqua ad un assetato.

E da rilevare, ancora, come 1 nuovi criteri per aiutare la Chiesa nella sua economia siano fondati su
una sana ecclesiologia. Non si addicono ad una impostazione riduttivamente devozionalistica che
poi, in fondo, quando ¢ esageratamente tale, € piu soggettivale anziché ecclesiale. Sovvenire alle
necessita della Chiesa ¢ aiutarla concretamente e contestualmente. Non c’¢ il “proprio” che deve
emergere, ma il “comunitario” nel senso piu ampio della parola.

Anche sul piano pratico sarebbe, ad esempio, poco saggio ed anche inconcludente, 1’agricoltore che
curasse 1l “proprio orticello”, 1 “suoi” alberelli, senza pensare a collegamenti del “suo” terreno con
gli impianti idrici generali e con 1’aerazione piu ampia. Ma piu sottilmente ¢’¢ da dire che una
concezione genuina di Chiesa ¢ quella che coglie la propria realta ecclesiale come
“concretizzazione” alla comunione pili ampia, universale. La vera comunione trascende ogni
concretizzazione. La parrocchia, la diocesi sono nella comunione universale. L’amore cristiano €
come tanti cerchi concentrici. Parte da Cristo, ma allarga sempre piu la sua esperienza passando da
dono a dono, da grado a grado.

L’universale ed il particolare nella Chiesa non sono dialetticamente opposti, ma anzi
misteriosamente e vitalmente in simbiosi. Il Concilio Vaticano II nella mirabile costituzione sulla
Chiesa (L.G. 13 d) analizza il rapporto tra Chiesa particolare e Chiesa universale. In questo esame
ci sono dei rilievi che, analogamente, si possono applicare alla vita di piu Chiese particolari,
nell'ambito concreto di un territorio nella comunione effettiva di una Conferenza Episcopale
Nazionale.

E detto: “Cosi pure, nella comunione ecclesiastica, vi sono legittimamente le Chiese particolari, con
proprie tradizioni, rimanendo pero integro il primato della Cattedra di Pietro, la quale presiede alla
comunione universale di carita, tutela le varieta legittime, e insieme veglia affinché cio che ¢
particolare, non solo non nuoccia all’unita. Ma Piuttosto la serva.

2



E infine ne derivano, tra le diverse parti della Chiesa, vincoli di intima comunione circa i tesori
spirituali, gli operai apostolici e gli aiuti materiali”. E conclude: “Poiché i membri del Popolo di Dio
sono chiamati a condividere i beni valgono anche per le singole Chiese le parole dell’ Apostolo: ‘Da
bravi amministratori della multiforme grazia di Dio, ognuno di voi metta a servizio degli altri il suo
dono secondo che lo ha ricevuto™ (1 Pt 4,10).

Un’autentica educazione all’ecclesialita fa trascendere il “particolare” senza negarlo, apre
all’universalita non trascurando la propria “comunita”. Anche questo ¢ essere genuinamente
“cattolici”.

Sovvenire e carita

Intervista a monsignor Armando Franco

a cura di Michela Nicolais

(dicembre 1993)

“I1 povero avverte il bisogno del povero, il ricco troppe volte ¢ indifferente”. Con questa
provocazione Monsignor Armando Franco, presidente della Caritas Italiana, parla del tema della
condivisione, requisito fondamentale di una Chiesa che segue le orme di Cristo. Ma anche di quei
fedeli che vogliono sostenere la Chiesa, venendo incontro alle sue necessita, economiche e non.
Eccellenza, ¢ legittima la richiesta di poverta che molti cattolici italiani fanno alla Chiesa?

“La gente chiede una Chiesa povera di potere, spoglia da ogni condizionamento, soprattutto libera
dal potere civile. Ma vuole una Chiesa povera anche nel senso che si apra alle necessita dei poveri.
Una Chiesa povera ¢ una Chiesa che sappia far proprie le aspirazioni e le esigenze dei poveri: una
Chiesa, in sintesi, testimone credibile del Vangelo, dal momento che Cristo per primo ha mostrato
la sua predilezione per il povero.

Lasciare 1 poveri nelle loro condizioni e starsene beati nelle proprie € un insulto, piuttosto che un
aiuto. Per aiutare bisogna condividere, non nel senso di farsi povero con il povero, ma nel senso di
fare ricco il povero insieme ai ricchi, cioe¢ dare quella uguaglianza di beni che € propria del Vangelo
e che risponde ai desideri di Dio”.

Qual ¢ I’atteggiamento corretto che il credente deve assumere nei confronti dell’uso del denaro e
dei propri beni, in spirito di fedelta al Vangelo?

“Bisogna accontentarsi dei bisogni, secondo la preghiera di Giobbe: ‘Signore, non mi dare poverta
né ricchezza, ma quello che ¢ necessario per la mia vita’. Questo dovrebbe essere 1’ideale di ogni
cristiano. Per quanto riguarda invece I’uso che la Chiesa fa delle offerte dei fedeli, basta guardare
come viene ripartito il gettito dell’otto per mille: aiuti al Terzo mondo, alle necessita di culto, alle
opere caritative e pastorali, contributi al sostentamento del clero. Su questo punto ci vorrebbe piu
sensibilita: il popolo di Dio deve nutrire i suoi ministri, poiché, se essi devono attendere a tempo
pieno alle necessita dei poveri, € necessario che non vadano alla ricerca di un nuovo lavoro.’
Oltretutto, cio significherebbe aggravare il problema della disoccupazione, perché verrebbero a
mancare altri posti di lavoro!”

Oltre che nei momenti di culto, fra i quali ¢ centrale quello della questua all’interno della Messa, in
quali altri modi o luoghi € opportuno sollecitare i credenti a contribuire alle necessita della Chiesa?
“Anzitutto nella catechesi: se in essa si fa leva sulla condivisione dei beni, sul principio che Dio ha
creato il mondo per tutti € non per alcuni, certamente qualcosa si otterra. Se invece si tace anche
nella catechesi di queste esigenze, ¢ chiaro che restano soltanto i momenti di culto, i momenti in cui
si chiede I’elemosina senza sensibilizzare 1’opinione pubblica. C’¢ sempre piu bisogno, invece, di
operatori pastorali qualificati perché, se la nostra coscienza non viene tenuta desta, facilmente si
addormenta e si dimentica del bene che fa”.

Sovvenire e solidarieta sociale
Monsignor Santo Quadri
Vescovo di Modena-Nonantola
a cura di Paolo Bustaffa



(aprile 1994)

Sulla scelta dell’ offerta deducibile come “strada o palestra di solidarieta”, dentro e fuori la Chiesa,
abbiamo posto alcune domande a monsignor Bartolomeo Santo Quadri, arcivescovo di Modena-
Nonantola e presidente della Commissione episcopale per i problemi sociali e il lavoro.

In che misura la scelta dell’otto per mille e dell’offerta deducibile possono essere intese come segni
concreti di solidarieta reciproca tra le Chiese locali italiane?

“Credo sia opportuna una premessa chiarificatrice: 1’otto per mille non ¢ un atto di generosita verso
la Chiesa ma soltanto un giudizio positivo sulla missione e le attivita della Chiesa. Infatti consiste
soltanto nel destinare per la Chiesa una parte di tassa che gia si deve pagare allo Stato. L’ offerta
deducibile ¢ invece anche e soprattutto un atto di generosita a favore della Chiesa in genere e in
particolare delle Chiese che hanno meno possibilita. Con I’offerta deducibile destinata soprattutto al
sostentamento del clero, si attua un fraterno scambio di aiuto tra le zone piu ricche del Centro Nord
e le zone meno provvedute del Sud nel comune intento di sempre meglio annunciare il Vangelo e
servire 'uomo. A questo fine bisogna continuare la formazione orientata ad un autentico e concreto
amore al prossimo”. Non ¢ sempre facile far comprendere il valore di una cultura che, anche
attraverso ’offerta deducibile, si apre agli altri nel donare e nel ricevere.

Che cosa rende lento questo cammino di solidarieta anche dentro la Chiesa?

“Una delle cause ¢ I’equivoco che esiste nella mente di molti. Credono di dare un’offerta generosa
con I’otto per mille mentre destinano soltanto una cifra che gia devono dare allo Stato.
Naturalmente gioca anche la disinformazione e la mancanza di formazione. In queste due direzioni
occorre impegnarsi di piu, soprattutto a livello locale”.

Quali iniziative pastorali a suo avviso potrebbero aiutare la crescita di una consapevolezza piu
matura attorno a questi temi?

“L’iniziativa pastorale principale consiste nel formare alla realta della Chiesa come comunione dei
figli di Dio in Cristo. Chi vive sul serio questa comunione si apre progressivamente alla generosita
verso la Chiesa e 1 suoi ministri andando oltre i1 pur fondamentali confini della propria particolare
realta”.

Una piu viva solidarieta intraecclesiale quali riflessi potrebbe avere su una societa che a volte
appare troppo indifesa delle proprie sicurezze?

“La societa civile ha bisogno di cittadini capaci di generosa solidarieta. Il cristiano che pratica la
solidarieta intraecclesiale si apre spontaneamente alla solidarieta sociale, in tutte le forme possibili e
necessarie. Si tratta di una testimonianza “contagiosa”, capace di provocare ripensamenti e scelte di
solidarieta anche in chi ¢ preoccupato solo di difendere o aumentare la propria sicurezza. Quanto la
Chiesa italiana va affermando e facendo in nome della fraternita tra gli uomini e i popoli € davanti a
tutti. Non solo, ¢ chiaro a tutti che la radice di questa testimonianza ¢ nel Vangelo. Cosi, tra 1’altro,
torniamo ai preti, agli uomini che Dio ha chiamato perché vivano e annuncino a tutti ed in ogni
luogo la sua parola. In questo loro servizio si inserisce, anche con la concretezza del sostegno
economico, il tema della partecipazione e della corresponsabilita dei fedeli laici”.

Sovvenire e poverta della Chiesa

Cardinale Giovanni Saldarini

Vescovo di Torino

a cura di Paolo Bustaffa

(settembre 1994)

“La scelta dell’otto per mille € un gesto coerente con la propria fede, una testimonianza che si fa
comunione con ogni fratello in Cristo e un ulteriore momento per partecipare alle attivita caritative,
religiose e di pace che la Chiesa svolge in Italia e nel mondo. Le offerte deducibili, destinate
all'Istituto centrale per il sostentamento del clero, a loro volta, permettono un sostegno volontario e
trasparente per 1 sacerdoti della Chiesa cattolica che operano in Italia e che animano
evangelicamente le pit grandi e le piu piccole e sperdute comunita del Paese”.



In questi termini i Vescovi si sono sempre espressi su otto per mille e offerte deducibili. E spesso,
in questi anni si € posto il problema: la Chiesa puo essere ricca? Ne abbiamo parlato con il cardinale
Giovanni Saldarini, arcivescovo di Torino.

Eminenza, c’¢ chi vede una contraddizione tra la poverta evangelica e le risorse di cui la Chiesa
dispone per compiere la sua missione. Come rispondere a questa osservazione?

“La risposta a questa domanda in parte ¢ gia contenuta nella domanda stessa, perché come spendere
meglio le risorse di cui la Chiesa viene a disporre se non per compiere la sua missione, che ¢ quella
di evangelizzare? Si parla di poverta. Ma che cos’¢ la poverta se non il distacco dai beni, per usarli
a favore dei fratelli, sia per soccorrerli nell’indigenza, sia anzitutto per annunciare loro il lieto
messaggio liberatore di Cristo? E la Chiesa usa proprio delle risorse non per arricchire
personalmente qualcuno, ma per questi due scopi. La trasparenza con cui viene dato resoconto di
come vengono destinati 1 soldi che le arrivano dall’otto per mille e dalle offerte deducibili sono una
conferma dell’uso che la Chiesa fa delle risorse che le giungono. Basta leggere questi resoconti”.

In che senso si puo affermare, riprendendo peraltro il pensiero recentemente manifestato anche da
alcune autorevoli personalita ecclesiali, che la Chiesa puod essere “ricca” mentre i cristiani devono
essere poveri?

“Questa domanda ¢ un po’ ambigua perché lascia capire che c’¢ la Chiesa e poi ci sono i cristiani.
La Chiesa ¢ formata da tutti i cristiani, tra 1 quali alcuni hanno ricevuto il compito da Dio di essere
pastori, ‘segni visibili’ del Buon Pastore che ¢ Cristo. Allora la risposta ¢ ovvia: tutti siamo
chiamati a vivere la poverta evangelica, in quanto discepoli di Cristo che € nato povero, € vissuto
povero ed ¢ morto povero”.

L’otto per mille e le offerte deducibili esprimono anche un segno della solidarieta “interna” alla
Chiesa. Guardando, in particolare, alla non rilevante entita delle seconde, non Le pare che tale
consapevolezza stenti a maturare?

“Le due forme di sostegno economico alla Chiesa sono un segno della corresponsabilita che deve
esistere tra tutti i cristiani nella Chiesa, ognuno cercando di corrispondere ai carismi che lo Spirito
Santo elargisce.

Questa corresponsabilita ¢ stata sempre presente nella Chiesa in varie forme: basta conoscere la
storia.

Il precetto “sovvenire alle necessita della Chiesa” € di antica data. La corresponsabilita si esprime
nella attivita catechistica, nell’attivita caritativa, nella liturgia: ma si esprime anche nel sostegno
economico. Certo, deve maturare ancora di piu, soprattutto per quanto riguarda le offerte deducibili.
Ma qui entrano in gioco diverse ragioni. Per esempio la gente preferisce fare un’offerta (e di fatto la
fa) alla propria Chiesa, alla propria comunita, alle opere che vede di persona. Deve ancora maturare
questo senso di corresponsabilita pit generale. Si ha ancora un po’ di timore ad inviare offerte ad un
Ente centrale qual ¢ 1'Istituto centrale sostentamento clero; anche se la trasparenza con cui questo
Istituto e la Cei danno conto delle offerte pervenute dovrebbe togliere ogni remora”.

Sovvenire e Mezzogiorno

Intervista a monsignor Antonio Riboldi

Vescovo di Acerra

a cura di Paolo Bustaffa

(Dicembre 1994)

“Sovvenire alle necessita della Chiesa” nelle situazioni difficili. E possibile per chi & nel bisogno
dare a propria volta un contributo? E in che misura? Lo abbiamo chiesto a monsignor Antonio
Riboldi, vescovo di Acerra (Na) e noto per le sue prese di posizione a favore di chi non ha voce.
Accade non raramente che il Sud venga considerato pitt come destinatario che promotore di gesti di
solidarieta. L’esperienza del “sovvenire” vissuta anche nella sua diocesi quali segnali ha offerto al
riguardo?



“E molto diffusa I’opinione che il Sud viva la mentalita del solo ricevere senza quella del
contribuire. Una mentalita in parte vera e in parte distorta, frutto di una mancata educazione e
catechesi.

Per esempio: in tutte le giornate da celebrare, volute o dalla Chiesa universale o da quella italiana,
come la giornata missionaria o altre, il Sud ¢ presente ed in forma adeguata. In quest’ultimo
decennio ovunque ha preso sempre pil consistenza la Caritas, che via via cerca di occupare i vasti
campi delle poverta umane, con iniziative che in tanti casi hanno del coraggioso. E diventata prassi
diffusa, anche l1a dove un tempo non si aveva il coraggio di chiedere un aiuto per la visibile poverta,
provvedere alla ricostruzione delle proprie chiese danneggiate, o alla costruzione di opere
parrocchiali con somme impensabili ed una volta utopiche. Pertanto da quanto ‘vedo’ posso
tranquillamente affermare che, anche grazie ‘all’esperienza del sovvenire’ oggi il Sud ha nettamente
cambiato mentalita. Da assistito, diventa protagonista di carita, anche se con le modeste possibilita
che ha”.

Possiamo aggiungere, che questa esperienza che passa attraverso un impegno economico, ha
contribuito e pud contribuire ad accorciare le distanze tra Nord e Sud?

“Rimane sempre il grande divario economico tra Nord e Sud: lo dicono tutti i rilevamenti di gruppo,
categorie o specialita: a volte divari impressionanti, ma I’esperienza del sovvenire ha davvero
accorciato le distanze tra un Nord che ‘faceva tutto da solo’ ed un Sud che aspettava tutto da altri.
Ora non fa tutto da solo, ma fa piu di quanto si pud pensare”.

Come ha spiegato alla sua gente I’importanza di partecipare, pur avendo tanti problemi,
all’iniziativa di tutta la Chiesa italiana nel campo della carita, dell’educazione alla fede, dell’aiuto ai
preti...

“La formazione alla partecipazione ai bisogni della Chiesa, al sostentamento del clero, alle varie
poverta del mondo, ¢ stata la catechesi della carita: una carita che non dispensa nessuno dal
partecipare, anche chi ¢ povero; perché nessuno deve fare la parte del ricco Epulone e neppure del
povero Lazzaro. Tutti, anche i poveri, devono fare la loro parte, come la vedova del Vangelo nel
dare ‘tutto quanto aveva per vivere’. E sono proprio i poveri quelli che accolgono con cuore sincero
il Vangelo della carita e arrivano con la loro generosita a gesti eroici”.

Per molti preti, soprattutto nel Sud, ¢ difficile parlare di soldi alla Chiesa essendo note le situazioni
di difficolta economica. Quale suggerimento arriva da parte sua?

“Ci saranno situazioni estreme dove ¢ bene che il sacerdote si astenga dal chiedere, ma renda
coscienza delle poverta e del dovere della solidarieta.

Credo che I’efficacia del discorso sul sovvenire stia nel vedere che il ‘partecipare’, poi ritorna
effettivamente e con il sostentamento del clero, ma pit ancora con 1 contributi per le varie attivita e
con I’aiuto alla costruzione di edifici religiosi.

Questo immediato ‘ritorno’ e senza tanta burocrazia, come ¢ nelle pratiche dello Stato, se ben
presentato alle comunita, fa vedere che i soldi dati non sono un mistero sconosciuto, ma un aiuto
che fa crescere le comunita stesse che hanno dato”.

C’¢ un episodio, che potrebbe riassumere il significato della partecipazione di realta ecclesiali
povere al “sovvenire” alle necessita della Chiesa italiana?

“La generosita del cuore si misura da ‘quanto’ si toglie dal portafoglio! Si doveva ricostruire una
chiesa resa inagibile dal terremoto nel 1980.

Anziché attendere I’intervento dello Stato, che prevedeva la spesa di 800 milioni, con la gente si ¢
fatto il patto di ‘prendere a proprio carico’ un nuovo mattone o un ‘pezzettino di chiesa’. Invece
degli 800 milioni si € rimesso in tutto splendore 1’edificio con la spesa di 300 milioni ed ognuno si
sentiva ‘un pezzetto’ di quella chiesa. La comunita ecclesiale non raggiunge i 3mila abitanti e
nessuno € ricco”.

Puo servire anche questo a far capire che non esistono comunita ecclesiali che assistono e comunita
ecclesiali assistite?

“La gente ¢ disposta a capire il discorso del sovvenire se € resa partecipe e se ha fiducia che 1 propri
soldi sono spesi bene. Questo avviene facendo ‘vedere’ che li si spende soprattutto per i poveri”.



Sovvenire e progetto culturale

Intervista al cardinale Salvatore Pappalardo

Arcivescovo emerito di Palermo

a cura di Paolo Bustaffa

(Aprile 1995)

Riconoscimento dell’impegno pastorale delle Chiese del Mezzogiorno e riaffermazione del
patrimonio spirituale e culturale unitario del popolo italiano: questi, in sintesi, 1 motivi della scelta
di Palermo per il convegno ecclesiale nazionale che si celebrera in questa citta dal 20 al 24
novembre sul tema “Il Vangelo della carita per una nuova societa in Italia”. Con quali contenuti e
prospettive il tema del sostegno economico alla Chiesa si inserira nella riflessione che gia ¢ iniziata
nelle diocesi e nelle associazioni cattoliche in vista del grande appuntamento? Poniamo tali
domande al cardinale Salvatore Pappalardo, arcivescovo di Palermo e presidente della Conferenza
Episcopale siciliana.

Che cosa dobbiamo attenderci dall’appuntamento palermitano?

“I1 Convegno di Palermo, per la scelta che ¢ stata fatta di tale citta, vuole essere occasione € mezzo
per la diffusione di una percepita solidarieta nazionale: quella che venne gia indicata dalla
Conferenza Episcopale Italiana con I’apposito Documento sulla questione meridionale. Le proposte
allora avanzate vanno ribadite ed estese, perché tutta la nazione italiana si senta collegata da vincoli
che non devono essere allentati da scelte, eventualmente compromettenti, sia per I’unita del Paese,
sia per i valori di civilta umana e cristiana di cui esso ¢ portatore. Ed io credo che, in questo quadro,
ben si collochi il tema del sostegno economico alla Chiesa”.

Il tema del sostegno economico alla Chiesa rientra nel “progetto culturale” sul quale la Chiesa
italiana e chiamata a riflettere e operare in vista di Palermo? Oppure c’¢ il rischio di una forzatura?
“Il nuovo sistema ha un significato di partecipazione piena alle esigenze della missione di
evangelizzazione, di liberazione e di salvezza della Chiesa. Poiché vedere le cose in questa luce
significa entrare in una dimensione culturale forse non consueta in Italia, si puo dire che
I’operazione comporta in tutta la nazione, e particolarmente nel Meridione, un cambiamento di
mentalita. Non piu il sostegno limitato al proprio campanile, ma concepito in termini generali e
comunitari: diventa una azione educativa, in ordine ad un bene comune che spesso non viene
percepito e quindi perseguito”.

Ritiene che I’esperienza di questi anni del sostegno economico possa offrire un contributo originale
alla riflessione complessiva della Chiesa italiana in vista di Palermo?

“Credo che I’esperienza degli ultimi anni abbia significato un inizio di tale cambiamento, il quale
non si puo ritenere generalizzato e profondamente compreso, se € tuttora necessario insistere con
apposita pubblicita ogni qualvolta si deve mettere in atto I’operazione prevista. Forse una
puntualizzazione di ci0 fatta nel Convegno della Chiesa, insieme alla piu alta trattazione delle
tematiche proposte, potrebbe dare la misura dell’importanza che si da al gesto. Esso ¢ valido non
solo dal punto di vista economico, ma anche da quello della partecipazione attiva e della
comunione, sia tra la popolazione di una medesima regione, che tra regioni distanti e diverse sotto
tanti aspetti, come sono in Italia quelle del Nord rispetto a quelle meno doviziose o depresse del
Sud”.

Come sintetizzerebbe il rapporto tra sostegno economico e azione pastorale ed educativa della
Chiesa di Palermo?

“Un sostegno economico che servisse, a Palermo, in Sicilia e altrove, per aprire e sostenere centri di
formazione giovanile e di aiuto ai poveri piu emarginati evidenzierebbe I’utilita sociale delle
somme impiegate. Queste strutture non solo operano positivamente nei rispettivi settori, ma sono
capaci anche di attivare collaborazioni riguardo a quanto viene socialmente svolto, con spirito di
cristiana sensibilita e carita.

Sovvenire e mass media



Monsignor Cosmo Francesco Ruppi

Arcivescovo di Lecce

(Dicembre 1995)

Con il passare degli anni il problema del sostegno economico alla Chiesa si ¢ fatto sempre piu vivo
ed interessante, coinvolgendo strati sempre piu vasti della popolazione e, in particolare, dei
contribuenti.

Coloro che hanno destinato 1’otto per mille alla Chiesa cattolica sono aumentati di anno in anno e
anche coloro che hanno inviato all'Istituto centrale per il sostentamento del clero (Icsc) I’ offerta
deducibile sono aumentati sia per quantita che per qualita, a dimostrazione che la scelta fatta dieci
anni fa, al momento del nuovo Concordato, era quella giusta. Non bisogna, pero, dormire sugli
allori, né bisogna accontentarsi dei traguardi conseguiti, perché molte sono le polemiche e sottili le
insidie, da parte di chi vorrebbe rimettere in discussione il sistema scelto, diminuendo la quota da
prelevare dal gettito Irpef, o sottoponendo il contributo che lo Stato versa alla Chiesa ad una serie di
controlli vessatori e, per molti aspetti, anche punitivi. Per questo motivo, spetta ai mass media il
compito di fornire spiegazioni a lettori e contribuenti - a prescindere dalla loro stessa fede e dalla
pratica cristiana - per far capire loro che il sostentamento alla Chiesa non solo risponde a criteri di
assoluta trasparenza, ma si inquadra in quel sistema di rapporti Stato-Chiesa, improntati alla totale
liberta e gratuita, nonché al reciproco riconoscimento delle proprie funzioni e finalita istituzionali.
Il diritto-dovere dell’informazione mai, come in questo caso, diventa la via maestra da seguire,
perché tutti 1 cittadini siano a conoscenza di quanto la Chiesa riceve - e di come spende e ripartisce
le somme ricevute, soprattutto per quanto riguarda la quota dell’otto per mille, che, grazie alla
volonta dei contribuenti, ¢ andata crescendo sempre pit di anno in anno. I mass media devono
fornire a lettori, telespettatori e radioascoltatori tutti gli elementi per farsi un’opinione e compiere
poi scelte motivate e ragionate. Molto € gia stato fatto in questi anni, ma molto resta ancora da fare
in questi mesi perché soprattutto le offerte deducibili accrescano il loro volume per consentire un
doveroso sostentamento al clero, e per far si che sia meglio ripartito il gettito Irpef sui bisogni
religiosi e caritativi del nostro territorio, e ancor piu dei Paesi poveri.

L’impegno dei Vescovi italiani, infatti, e particolarmente della Presidenza della Cei, ¢ stato sempre
quello di osservare scrupolosamente il contenuto della legge n. 222 del 20 maggio 1985,
bilanciando esigenze di culto, opere di carita e sostentamento del clero.

In questi anni sono state finanziate tante nuove chiese e sono stati fatti tanti interventi caritativi -
quanti non ne erano stati fatti negli ultimi trent’anni - e cio grazie al nuovo sistema di sostegno alla
Chiesa realizzato dal nuovo Concordato. C’¢ anche da dire che nell'amministrazione delle stesse
diocesi e degli enti ecclesiastici - ex beneficiali o meno - vi € oggi maggior chiarezza e piu ordine,
cosa che ha accresciuto la stessa redditivita dei beni, dando vita anche ad una nuova forma di
amministrazione in cui i laici hanno una parte preponderante e qualificante. I mezzi della
comunicazione sociale devono mettere in luce tutto questo, puntando 1’attenzione dei fedeli su come
viene gestita nell’ambito della Chiesa I’amministrazione dei beni, sul valore dei Consigli per gli
affari economici e, ancor piu, sul dovere alla partecipazione, che non consiste, ben inteso, solo nella
partecipazione alle spese, ma anche sul controllo delle spese e, in genere, su tutta I’amministrazione
dei beni della Chiesa. C’¢, dunque, materia per scrivere e portare sotto gli occhi della gente fatti,
provvedimenti, realizzazioni ed interventi, per rafforzare il convincimento che quella semplice
firma sul modulo delle tasse a favore della Chiesa cattolica non ¢ stata inutile, come non ¢ stata
inutile la detrazione fiscale per I’offerta deducibile a favore del sostentamento del clero italiano. In
un momento in cui si sviluppano i temi della comunione e della partecipazione, interna ed esterna
alla Chiesa, anche questo capitolo concorre alla formazione di una nuova coscienza e di nuove
mentalita da parte dei cristiani, che si ritrovano cosi protagonisti e corresponsabili della vita della
loro comunita cristiana.

Quotidiani, settimanali, emittenti televisive e radiofoniche attraverso i loro operatori, sono
mobilitati per una grande opera di informazione, che non deve mirare soltanto al tema dell’otto per
mille, o delle offerte deducibili, ma puo contribuire alla crescita teologica e pastorale della comunita



ecclesiale e dei singoli cristiani. E questo un contributo rilevante, che nessuno potrebbe, o dovrebbe
rifiutarsi di offrire.

Sovvenire e impiego delle risorse

Monsignor Germano Zaccheo

Vescovo di Casale Monferrato

(aprile 1995)

IT Convegno di Palermo ¢ alle spalle, ma 1 problemi pastorali sono tutti davanti a noi. Per una nuova
societa in Italia non basta annunciare qualche buona intenzione: occorre lavorare a lungo e in
profondita.

Specie se I’ambizione ¢ quella del Convegno: fare nuova una nazione, la sua cultura e la sua etica
collettiva attraverso il Vangelo della carita. Un progetto ambizioso e impegnativo. E mentre diocesi
e parrocchie, aggregazioni e istituzioni si vanno interrogando su come far passare le intuizioni del
convegno nella prassi pastorale quotidiana, puo, essere interessante domandarci come la
promozione del sostegno economico alla Chiesa rientri nel quadro delineato a Palermo.

Il primo riferimento € negli obiettivi che il convegno si proponeva: formazione, comunione,
missione e spiritualita. Sempre entro 1’orizzonte del Vangelo della carita.

A proposito di comunione e di missionarieta tutto ¢ chiaro: educare la nostra gente a mettere in
comune qualcosa dei loro materiali perché la Chiesa possa meglio esercitare la sua missione,
significa rifarsi alla stessa prassi subapostolica come testimoniata dagli stessi “Atti degli apostoli” e
da alcuni espliciti passi di Lettere neotestamentarie. In questo senso la comunione e 1I’ammissione
hanno bisogno anche della solidarieta economica. Per la quale dunque si devono mettere in atto gli
altri due obiettivi: la formazione e la spiritualita. La formazione perché si tratta di far evolvere
culture e mentalita della nostra gente in senso comunitario.

E la spiritualita perché si tratta di far accogliere, nella prassi comune, che 1’uso dei beni materiali
deve sempre e solo essere finalizzato allo scopo della Chiesa che € uno scopo spirituale. Se questi
erano e sono gli obiettivi di Palermo, questi dovranno essere gli obiettivi di fondo del lavoro di
promozione del sostegno economico alla Chiesa. Ma qui si innesta la specificita degli ambiti su cui
Palermo ha concentrato 1’attenzione. La questione di comunicare nella cultura di oggi ¢ irrisolvibile
senza il dispiegamento anche di mezzi materiali a cui la Chiesa deve poter accedere se non vuole
essere definitivamente tagliata fuori (non tanto lei, quanto il messaggio che essa deve portare e cioe
“il Vangelo della carita”).

Reperire ed impiegare risorse € dunque essenziale per fare cultura in questa nostra societa, cosi
come diventa sempre piu essenziale per un altro ambito in cui il Vangelo della carita deve
concretamente affermarsi: quello della vicinanza al mondo dei poveri, degli emarginati, degli
ultimi.

Occorrono mezzi e strutture per realizzare un impegno di carita autentica e di promozione socio-
politica nel campo di tutte le vecchie e nuove poverta. Anzi, a questo proposito, proprio la
programmatica volonta di liberare piu risorse possibili per questa causa dai proventi dell’otto per
mille, deve far moltiplicare gli sforzi intelligenti e mirati sulle offerte liberali indirizzate al
sostentamento del clero.

Piu si alzano queste e piu si liberano risorse per la causa dei poveri. E poiché la causa degli ultimi €
sempre la principale quando si parla di Vangelo della carita, non ¢ chi non veda come I’azione
incisiva e coraggiosa di Sovvenire ¢ in perfetta linea con le priorita emerse nel convegno di
Palermo.

E ancora: un altro ambito del convegno toccava I’impegno socio-politico. Sara dunque opportuno
ricordare che la vera azione per annunciare il “Vangelo della carita” non puo ridursi alla semplice
raccolta di fondi da destinare ai poveri, ma che una azione in questa direzione € veramente incisiva
se trasforma la carita in azione politica, per tagliare le cause culturali e strutturali di tutte le
ingiustizie, di tutte le nuove e vecchie poverta.



Cosi sara per gli ambiti della pastorale familiare e giovanile a proposito dei quali pit chiaramente,
deve emergere 1’attenzione alle famiglie e ai giovani in gravi difficolta esistenziali: questioni
cruciali come la diffusione della droga e il recupero delle persone che vi si trovano travolte non si
risolvono con buone raccomandazioni o pacche sulle spalle. E solo un esempio tra i molti che
potremo citare a proposito di una Chiesa capace di privilegiare famiglie e giovani in condizioni che
esigono solidarieta ed interventi radicali. E ancora una volta ognuno vede come avere a
disposizione strumenti economici e finanziari in larga misura diventa condizione spesso
indispensabile per attuare nella societa di oggi il Vangelo della carita. Credo che la franchezza di
questo discorso possa essere apprezzata da chi usa camminare non con la testa fra le nuvole, ma con
1 piedi per terra.

Che ¢ poi la vera “spiritualita” a cui siamo richiamati. Basterebbe pensare alla spiritualita concreta
ed incarnata di certi santi operatori della carita: da San Vincenzo de’ Paoli (che ¢ grande proprio
come “organizzatore” della carita), a San Giovanni Bosco, o al Santo Cottolengo. Forse potremmo
farne una litania: uomini e donne (pensiamo alla Santa degli Emigranti, la Cabrini) che per amore
dei poveri e al servizio dell’umanita sofferente non hanno disdegnato di impegnarsi a fondo nel
creare opere, spesso anche costosissime sul piano dell’impegno economico-finanziario.

La questione del denaro e dei beni materiali ¢ semplice, nella spiritualita dei santi: sono strumenti e
non fini. Mezzi necessari, tuttavia, per conseguire i grandi fini della carita.

Promuovere, con impegno e lucida chiarezza, il sostegno economico alla Chiesa, ¢ condizione (non
unica, ma necessaria) perché il Vangelo della carita possa passare dalle enunciazioni alle
realizzazioni, dai programmi cartacei alla vita vissuta, dal limbo delle buone intenzioni al cammino
nella storia quotidiana. Se Palermo ci chiede concretezza nell’impegno di carita, non pud non
illuminarci anche sul lavoro di intelligente e responsabile promozione del sostegno economico a
questa Chiesa chiamata ad annunciare “il Vangelo della carita”.

Sovvenire e organizzazione ecclesiale

Monsignor Claudio Stagni

Vescovo ausiliare di Bologna

(Settembre 1996)

“Sovvenire alle necessita della Chiesa, contribuendo secondo le leggi e le usanze” ¢ sempre stato
uno dei cinque precetti generali della Chiesa che, tuttavia, non ha mai avuto bisogno di una
particolare struttura per la sua promozione, se non I’evidente necessita delle singole comunita
ecclesiali per la propria attivita pastorale. Dopo la riforma delle norme che regolano anche gli aiuti
economici alla Chiesa cattolica da parte degli italiani che € gia in vigore da dieci anni, ¢ stato
necessario organizzare una struttura ai vari livelli, per la promozione del sostegno economico alla
Chiesa.

Questa struttura prevede un servizio centrale - e in ogni diocesi un Incaricato nominato dal
Vescovo, coadiuvato da un gruppo di lavoro. E 1’ultimo compito pastorale ufficiale che appare nelle
nostre Chiese, ma non per questo & privo di una sua dignita ed importanza. E vero che quando si
parla di soldi ¢’¢ sempre un po’ di pudore, soprattutto quando in qualche misura siamo direttamente
interessati, salvo poi mettere molte delle nostre energie per cercare il necessario per le iniziative
pastorali, per la carita, per 1 fabbricati delle chiese e cosi via. Il sistema attualmente in vigore in
Italia ¢ molto legato alla scelta che i cittadini devono fare in modo libero e consapevole, e per
questo necessita di un’ampia attivita di informazione e di catechesi.

Chi ¢ preposto a questo compito svolge a pieno titolo un’attivita pastorale nella Chiesa. Si tratta,
infatti, di fare in modo che la Chiesa abbia il necessario per le sue attivita istituzionali nelle
parrocchie e nelle diocesi; questo significa aiutare la sua liberta di servizio, che non puo dipendere
né dai poteri politici, né da quelli economici. Cosi pure assicurare un decoroso sostentamento ad
ogni presbitero in servizio a tempo pieno presso la sua diocesi, significa consentire al Vescovo di
affidare gli incarichi pastorali secondo le vere necessita, senza dover tener conto di ministeri
remunerati € ministeri senza alcuna entrata.



Da un po’ di anni le nostre diocesi possono disporre di aiuti di una qualche consistenza sia per le
attivita di culto e di pastorale, sia per la carita: sono il frutto di quanto hanno deciso gli italiani a
favore della Chiesa cattolica. Le motivazioni ideali e le notizie pratiche per continuare a dare il
proprio contributo nelle forme previste devono essere continuamente fornite in modo capillare.

In tale compito si dovranno coinvolgere sempre piu i laici, che potranno trovarvi un ruolo a loro
particolarmente congeniale. Anche questo ¢ un modo per valorizzare tutti: quando San Paolo nella
prima Lettera ai Corinti parla dei vari ministeri nella Chiesa, insiste per far capire che non esistono
ministeri con diversa dignita, ma tutti assumono la loro dignita dal fatto che fanno vivere il corpo di
Cristo che ¢ la Chiesa.

Nel sistema attualmente in vigore si puo riscontrare un altro atteggiamento evangelico che
impreziosisce il contribuire alla Chiesa: non sappia la destra quello che fa la sinistra.

Non tutti comprendono il valore di poter aiutare in modo indifferenziato tutti i sacerdoti e tutte le
diocesi d'Italia. Mi pare, invece, molto bello che vi sia questo esempio di perequazione, e che la
singola offerta vada certamente a buon fine, ma senza sapere chi e che cosa ha raggiunto. Anche
I’educazione a questo modo di considerare il dono ¢ educazione alla gratuita piu disinteressata.
Infine, mi sembra giusto notare che, se nella Chiesa ci sara qualcuno che ha il compito di educare 1
fedeli alla generosita del donare, tutte le opere ne trarranno giovamento: 1’esperienza lo ha
dimostrato. Infatti, un terreno, da chiunque sia arato, ¢ sempre piu fertile.

Sovvenire e ’'immagine dei sacerdoti

Monsignor Domenico D’ Ambrosio

Vescovo di Termoli-Larino

(Dicembre 1996)

C'e oggi un’immagine nuova del sacerdote, con dei connotati diversi da quelli che la storia e la
cultura del nostro popolo ci hanno trasmesso finora. Emerge sempre piu, nell’agire nell’essere del
sacerdote, I’accentuazione di una dimensione che ¢ fondamentale, direi costruttiva per la sua
missione, ma che forse nel passato non ¢ riuscita ad esprimersi e ad accreditarsi perché mancava o
era insufficiente il suo inserimento a pieno titolo nella umana vicenda, la sua partecipazione in
modo stabile e continuativo alle gioie e alle speranze, alle tristezze e alle angosce degli uomini.

Il suo habitus, il suo abito, la sua casa, la sua presenza reale ma diversa, lo ponevano quasi al di
fuori di quel complesso di trame relazionali e fortemente incisive che sono il tessuto connettivo
della storia vissuta. Parlava di Dio, rappresentava e ripresentava Dio correndo il rischio di non fare
come ha fatto Lui, Cristo Gesu, “il quale pur essendo di natura divina... spoglio se stesso,
assumendo la condizione di servo e divenendo simile agli uomini” (Fil 2,6-7).

Puo sembrare ingegnosa e non del tutto vera I’immagine del sacerdote che ho abbozzato. In realta,
poiché pur non essendo del mondo siamo nel mondo, non possiamo non avvertire e subire 1 tratti di
una storia, di una cultura che si connota in modo vario e articolato, che ci cattura e in qualche modo
ci rende suoi servi e nella quale 1’Imitatio Christi, che ¢ il principio della nostra vocazione, esige €
richiede, direi in una forma pit leggibile e contratti di maggiore evidenza, quella che la Pastores
dabo vobis chiama I’umanita del ministro di Dio.

Non si puo sottolineare la vivacita e la bellezza dell’immagine del presbitero che “viene dagli
uomini ed ¢ al servizio degli uomini” senza dimenticare che “Dio chiama i suoi sacerdoti sempre da
contesti umani ed ecclesiali, dai quali sono inevitabilmente connotati e ai

quali sono mandati per il servizio del Vangelo di Cristo” (PDVS ).

Mi sembra che la cultura e la prassi di oggi sottolineano in modo piu incisivo, accettandola, questa
dimensione umana del presbitero che, stando con gli uomini, né disincarnato né separato né
altezzosamente protetto da eventuali, fragili commistioni, ma compatendo i loro dolori e vivendo le
stesse infermita, sa essere intercessore presso Dio per i fratelli e indicare loro la possibilita di
sperimentare la novita di un Dio Padre, Amore benevolo e provvedente. Ora dovrei sottolineare e
confermare in che modo questa dimensione umana della figura del prete che oggi, a mio giudizio,
privilegia in modo pilt marcato il nostro stare con gli uomini, abbia trovato un sostegno e uno



stimolo nella mutata situazione economica del sacerdote a seguito dell’introduzione della nuova
forma di sostentamento del clero. Premetto che gia da sacerdote, avendo ricoperto fin dalla fase di
avvio del nuovo sistema I’incarico di presidente di un istituto diocesano per il sostentamento del
clero, ho dovuto affrontare problemi di ordine diverso soprattutto nel rapporto con sacerdoti che
faticavano nell’accogliere una certa qual forma di perequazione, che talvolta suscitava in alcuni
strane forme di rivendicazione.

Spesso mi ¢ sorto il dubbio che il nuovo sistema abbia appannato nei presbiteri quella dimensione
essenziale al ministero pastorale che ¢ la gratuita e il servizio.

Il passare degli anni, I’attenzione e la partecipazione delle comunita nelle loro varie articolazioni ed
espressioni, sta facendo emergere una nuova liberta di fronte al potere e alla ricerca a volte smodata
di garanzie materiali e di eccessive forme previdenziali che svuotano la dimensione provvidenziale
che non puo abbandonarci.

Tornano a proposito le parole dei Vescovi italiani nel documento Sovvenire alle necessita della
Chiesa del 14 novembre 1988: “Dalle mani dei preti convinti, generosi, distaccati non cessa di
passare il flusso della carita dei fedeli che basta per loro e giova a tanti altri; mentre nelle mani dei
preti sfiduciati, preoccupati della sicurezza e percio attaccati al denaro, quel flusso spesso
inaridisce. E in questo orizzonte di liberta e di fierezza apostolica che sapremo trovare lo stile giusto
nel vivere il rapporto con le nostre comunita anche in questa delicata materia”(n.21).

La serenita che deriva al nostro ministero dalla mercede comunque e sempre gratuita, dalla
trasparenza delle nostre economie, dal coinvolgimento, dalla partecipazione e dalla
corresponsabilita piena dei laici nella gestione dei beni, dei redditi e delle offerte, sta creando, anche
se con lentezza ed evidenti difformita, nella mens delle nostre comunita, I’immagine di un sacerdote
che sa annunziare una poverta che libera da antichi e scomodi condizionamenti e una provvidenza
che esalta la gratuita della donazione.

Sovvenire e il sostentamento del clero

Monsignor Pier Giuliano Tiddia

Arcivescovo di Oristano

(Marzo 1997)

Dopo il Concilio, pur tra la secolarizzazione dilagante, il cammino pastorale della Chiesa in Italia
ha reso piu presente la figura del sacerdote. Sempre ministro del sacro, ma pronto ed attivo a
servizio degli uomini, nelle diverse attese, perché quello che ¢ genuinamente umano non puo non
essere cristiano. Questa presenza del sacerdote ha facilitato la nuova normativa per il sostentamento
del clero, conforme alla legge 222/85, elaborata da una commissione paritetica, in applicazione
della revisione del Concordato tra la Santa Sede e lo Stato Italiano. Non tutti intendono il
riferimento di questi dati; sanno invece che il prete oggi ottiene quanto gli occorre per la vita
quotidiana non solo dalle offerte per atti di culto, ma da un contributo mensile verificato dalle
autorita ecclesiastica e civile. Tutti, non solo i parroci e i canonici.

L’opera del sacerdote € riconosciuta quale servizio alla comunita, anche per i non credenti. Percio
deve essere sostenuto anche quando per I’eta e/o 1’infermita non pud pitl essere pienamente attivo. E
meno noto il concorso con offerte deducibili; si € piu precisi sull’8 per mille. Per questa nuova
normativa non si dimentichi 1’atto di coraggio della Santa Sede e dei Vescovi nel sopprimere i
benefici ecclesiastici, istituzione secolare, che nel Codice ‘17 ottenevano ben 80 canoni. Il nuovo
Codice ha solo il can. 1272, per esortare a superarli: “paulatim”, poco a poco. In Italia cio ¢
avvenuto subito. La figura del sacerdote ¢ apparsa cosi piu nitida, perché si ¢ fatto chiarezza sugli
introiti del prete. Si & capito che la comunita deve sostenere lui e tutta 1’attivita che gestisce. E bene
informare 1 fedeli sul valore cristiano-sociale dei contributi. E quanto la CEI ha fatto col documento
Sovvenire alle necessita della Chiesa riferendosi al principio posto da Gesu stesso: “L’operaio ¢
degno della sua mercede” (Lc 10,7), cosi espresso da San Paolo: “II Signore ha disposto che quelli
che annunziano il Vangelo vivano del Vangelo” (I Cor 9,14). L’insistenza ad illustrare questo invito



finanziario non mira solo alla generosita del contributo, ma anche ad una piu viva partecipazione
nella vita ecclesiale e ad esortare la pratica della poverta evangelica.

Il cristiano ¢ chiamato da Cristo povero ad aiutare di cuore i poveri, le strutture ecclesiali, ed anche
il clero. Puo apparire strana la domanda sul rapporto della normativa aperta dalla legge 222/85 e la
spiritualita del sacerdote. Per lui non si tratta solo di ricevere un assegno a fine mese; questo fatto
interessa lo spirito di poverta, che il Concilio pone tra “le peculiari esigenze spirituali nella vita dei
presbiteri” (PO nn.15.17).

Nel convegno nazionale per i sacerdoti, tenuto a Roma nel novembre ‘80, ad iniziativa della CEI,
sul tema “La spiritualita del presbitero diocesano oggi”, si ¢ parlato dei consigli evangelici. Nelle
conclusioni ¢ detto: “La poverta evangelica diventa segno della gratuita con cui I’ Apostolo
annuncia il Vangelo: - con essa possono conformarsi a Cristo in modo piu evidente, ed essere in
grado di svolgere con maggiore prontezza il sacro ministero - (PO 7). Prontezza che dovra essere
sostenuta dal doveroso impegno di assicurare al presbitero dignitosa condizione di vita. In tal modo
egli non temera di dimostrare che poverta, secondo il Vangelo, ¢ atteggiamento di distacco, di
insicurezza, di accettazione dei propri limiti, di rinuncia ad ogni forma di potere; che poverta vuol
dire apprezzamento della comunione presbiterale, compiacimento delle virtu dei confratelli e,
insieme, attenzione premurosa ai loro bisogni, condivisione dei propri beni, collaborazione pronta
nei ministeri e assistenza generosa”. Queste riflessioni, invitano a riconoscere che 1’opera
dell’Istituto Sostentamento Clero non tocca solo I’economia, ma la spiritualita di comunione. La
legge 222 non basta se non si parte dal Vangelo, come inculca il Papa nella Pastores dabo vobis
(n.30), proponendo: disponibilita alla missione, trasparenza nell’amministrazione dei beni, liberta
interiore, comunione presbiterale, significato profetico della poverta.

Tutto cio interessa la formazione permanente del clero; che inizia nei seminari. La preparazione
riguarda anche il settore amministrativo, talvolta trascurato. Il documento CEI Istruzione in materia
amministrativa include anche il sostentamento clero. E un testo importante. Ma sia preceduto ed
ambientato da un’assidua formazione allo spirito di poverta.

Sovvenire e Terzo Mondo

Monsignor Gervasio Gestori

Vescovo di S. Benedetto del Tronto

(Aprile 1998)

Potrei partire da lontano. Non tanto da un punto di vista storico, perché 1’attuale sistema di sostegno
economico alla Chiesa ¢ nato dopo gli Accordi di revisione del Concordato tra la Santa Sede e il
Governo italiano del 1984. La lontananza, da cui mi piacerebbe partire, ¢ quella geografica e
riguarda i Paesi dei continenti extra-europei, che sono stati toccati in questi ultimi anni dagli aiuti
della Chiesa Cattolica Italiana. Il Santo Padre ha appena visitato Cuba: per la popolazione e per le
Comunita cristiane di questa isola, la CEI ha inviato recentemente piu di quindici miliardi di lire per
I’acquisto di materiale sanitario e medicinali in favore dei centri ospedalieri gestiti dalla Chiesa ed
anche per alcune attivita degli Istituti Politecnici agropecuari e industriali del Governo. Anche in
Vietnam sono stati effettuati numerosi interventi, soprattutto per scuole materne e per corsi di
formazione professionale.

In Eritrea, d’accordo con le autorita governative, la CEI ha finanziato scuole e dispensari nei centri
dove mancano le istituzioni statali. In questi anni sono stati realizzati anche alcuni interventi legati
alle emergenze, dipendenti da eventi naturali o da fatti bellici.

Le Caritas locali hanno offerto una preziosa opera, insieme ad alcuni organismi internazionali. In
totale, durante questi ultimi sette anni, la Chiesa italiana € riuscita ad intervenire nei Paesi in via di
sviluppo su progetti mirati con oltre 550 miliardi di lire. Viene da chiedersi immediatamente: come
¢ stato possibile tutto questo?

La risposta ¢ semplice ed ormai abbastanza conosciuta: le firme apposte ogni anno sui modelli 101,
201 e 740, insieme con le offerte “deducibili”’, hanno messo nelle mani della Chiesa Italiana queste



somme, con le quali tante popolazioni del Terzo Mondo e le Comunita cristiane, ivi presenti, hanno
potuto usufruire di un aiuto prezioso.

Ma occorre guardare anche vicino a noi. Ed allora possiamo serenamente constatare che
innanzitutto il Clero in cura d’anime del nostro Paese gode ormai della sicurezza di uno stipendio
mensile e puo quindi dedicarsi alle attivita pastorali senza la preoccupazione del proprio
sostentamento. E questa indubbiamente una grande conquista, che offrendo una garanzia umana ai
nostri sacerdoti permette loro di essere liberi sotto il profilo economico, di svolgere il ministero
pastorale a tempo pieno e con la necessaria serenita di spirito.

Anche le esigenze di culto in Italia trovano ormai da alcuni anni una risposta economica importante
e continuativa: costruzione di chiese nuove, restauro di antichi edifici sacri, case canoniche, musei
diocesani, ecc. ricevono dalla CEI ogni anno una quota, sulla quale i Vescovi, specialmente delle
Diocesi piu piccole o maggiormente bisognose, possono tranquillamente contare per la
programmazione pastorale globale della vita della propria Chiesa locale. N¢€ si deve dimenticare che
la carita domanda, anche nella nostra Italia di fine secondo millennio, di essere sostenuta nel venire
incontro ad esigenze antiche ed a poverta nuove (tossicodipendenti, terzomondiali, extracomunitari,
ecc.). Un somma dell’otto per mille ¢ destinata ad ogni Diocesi per queste necessita locali ed
un’altra somma viene data alla Caritas Italiana per interventi a livello nazionale. La sperimentazione
iniziale ¢ ormai superata e possiamo affermare tranquillamente che il sistema instaurato a seguito
degli Accordi del 1984 sta reggendo sostanzialmente bene, con apprezzabili conseguenze sia
all’interno delle nostre Comunita cristiane, sia per le notevoli possibilita di intervento nei Paesi in
via di sviluppo.

A questo punto mi viene spontaneo affermare, un poco provocatoriamente, che finora il sistema ha
funzionato fin troppo bene, almeno per quanto concerne il cosiddetto otto per mille. Nessuno puo
negare questo. Pero ¢ andata diffondendosi nelle Comunita cristiane una conseguenza problematica,
solo in parte prevista all’epoca della riforma di tutta questa materia: si tratta di un certo disimpegno
da parte di alcuni ambienti ecclesiastici nell’educazione al sovvenire alle necessita economiche
della Chiesa, con la giustificazione spesso non proclamata, ma in realta presente, che comunque i
fondi in qualche modo non mancano. Occorre tenere sempre desta la convinzione che la comunita
cristiana vive di quanto i propri fedeli danno ed inoltre ¢ necessario coltivare sempre una particolare
attenzione a quelle comunita che hanno di meno o che possono avere bisogno di piu. Il dovere di un
reciproco fraterno aiuto impegna continuamente per poter vivere la comunione ecclesiale. Si ¢
inoltre constatato un secondo problema, dato dalla fragilita del sistema riguardante le offerte
deducibili, che a differenza dell’otto per mille comportano un qualche onere per i fedeli e
richiedono la convinzione alta e disinteressata di donare direttamente non alla propria comunita
locale, ma a quella nazionale. Non si dovrebbe mai dimenticare che le offerte deducibili, destinate
al sostentamento del clero, permettono di avere una maggiore somma dell’otto per mille assegnabile
alla carita in Italia e per il Terzo Mondo.

Su questi due aspetti € necessario non abbassare mai la guardia, né diminuire I’impegno educativo
di ogni pastore d’anime, come anche la volonta contributiva di ogni fedele formato deve essere
sempre forte e motivata. Penso che proprio qui si possa misurare con precisione la sensibilita
cattolica dei fedeli e si verifichi concretamente la loro disponibilita a servire ed ad amare la Chiesa
nella sua universalita.

5

11 documento
Sovvenire alle necessita della Chiesa

Attualita e prospettive di Sovvenire
alle necessita della Chiesa



di monsignor Francesco Coccopalmerio — vescovo ausiliare di Milano

Intervento al V Incontro nazionale degli incaricati

diocesani - 1994

Mi ha anticipato il dottor Bongiovanni in una premessa che volevo farvi, cio¢ che io non sono un
esperto di questa specifica materia; sono semplicemente un professore di diritto canonico e quindi
so le cose da un punto di vista piu generale.

Il tema che ci € stato proposto ¢ “Il documento dei vescovi ‘Sovvenire alle necessita della Chiesa’
I’attualita e le prospettive”. Voi sapete che il documento “Sovvenire” ¢ stato licenziato dalla
presidenza della Cei il 14 novembre 1988 e quindi ha gia qualche anno.

La prima parte ¢ intitolata “Necessita della Chiesa, poverta evangelica e partecipazione dei fedeli
nel magistero conciliare e nella prassi delle prime comunita cristiane”. Comincia a fare dei
riferimenti all’insegnamento del Concilio Vaticano II e poi segue con qualche contenuto del Nuovo
Testamento. Mi sembrano delle buone pagine. Si dice che Gesu e discepoli per le cose necessarie
disponevano di un minimo di risorse: le risorse provenivano anzitutto dalla generosita dei seguaci e
dei simpatizzanti di Gesu, tra i quali si distinguevano alcune donne (Lc 8,1-3); ¢’erano una cassa e
un amministratore (Gv 12,6; 13,29); e di quanto perveniva si usava per il sostentamento di Gesu e
dei discepoli (Gv 4,8), per le necessita della missione evangelica (Mt 14,15-16; 15,32), per i doveri
del culto (Gv 13,29; Mt 17,24-27) e per I’aiuto dei poveri (Gv 13,29). In definitiva sono anche le
finalita dei beni della Chiesa che si sono mantenute nel corso della storia. Questo dice il punto n. 3
alla lettera A. Il punto n. 4 alla lettera B afferma che “nella Chiesa apostolica, che cresce e si
organizza, si rintraccia lo sviluppo coerente di questi tratti”. Al punto n. 5 vengono elencati alcuni
aspetti particolarmente espressivi della comunita ecclesiale dei primi secoli.

Nel n. 6 si parla piuttosto della storia seguente e si arriva al n. 7 che ¢ intitolato “La disciplina
attuale della Chiesa” e che inizia con queste parole “La coscienza e gli indirizzi della Chiesa in
questa delicata materia”, approfonditi nella luce del Concilio, sono oggi opportunamente riassunti in
alcune norme del nuovo Codice di diritto canonico, che € utile richiamare:

1 tra 1 doveri fondamentali dei membri della Chiesa, cio€ dei credenti battezzati in Cristo
(Christifideles) il canone 222, paragrafo 1 enumera il seguente: “I fedeli hanno il dovere di
sovvenire alle necessita della Chiesa, per permettere di disporre di quanto € necessario per il culto
divino, per le opere dell’apostolato e della carita e per I’onesto sostentamento dei ministri sacri”.
Vedete che nell’elencazione di questi fini dei beni ecclesiastici si ritrovano gli stessi fini che
avevano i beni per Gesu e per i suoi discepoli, quindi il canone 222 paragrafo 1 ¢ particolarmente
importante.

1 “A sua volta la Chiesa cattolica”, dice il canone 1254 paragrafo 1, “ha il diritto nativo,
indipendentemente dal potere civile, di acquistare, possedere, amministrare e alienare beni
temporali per conseguire i fini che le sono propri”. Anche questo ¢ un canone di particolare rilievo.
1 Al terzo punto c’¢ il canone 1261 che stabilisce per il vescovo diocesano 1’obbligo di “ricordare
con chiarezza ai fedeli” quanto dispone il canone 222 che abbiamo citato. Il canone 1260 parla dei
tributi ecclesiastici, mentre il 1262 parla piuttosto della “richiesta di contributi rivolta alla
generosita dei fedeli”, e il 1261, paragrafo 1 sottolinea piuttosto 1’iniziativa dei fedeli nel fare
queste oblazioni. Quindi il n. 7 richiama in sintesi le parti piu importanti del Codice di diritto
canonico. Il n. 8 e il n. 9 si soffermano invece sulla “revisione del Concordato” che a quel tempo era
ancora in fase di attuazione. Un altro punto molto importante ¢ il n. 10 intitolato “Le esigenze
attuali”. Il terzo capitolo, e quindi il punto n. 11, € piuttosto verboso, pero sottolinea che il dovere
del sovvenire alle necessita della Chiesa si fonda soprattutto sulla comunione.

Soffermiamoci adesso sui numeri IV, V, VI e VII e rileggiamoli secondo un mio schema, che ho
strutturato in cinque parti:

I) “Forme concrete per sovvenire”;

II) “Soggetti contributori”;

III) “Motivazioni per il sovvenire”;



IV) “Modalita del sovvenire”;

V) “L’opera dell’incaricato diocesano”.

I. “FORME CONCRETE PER SOvvENIRE”

Incominciamo con la prima parte “Forme concrete per sovvenire”. Mi sembra molto interessante
quello che ¢ scritto al n. 14, anche se ¢ un argomento trattato in maniera limitata. In quel punto si
esaminano tali forme concrete sotto il profilo della gratuita e si indicano tre gradi.

1 11 primo ¢ quello delle offerte non rimunerate “si dovra ricordare che 1’apporto piu ricco di valore
cristiano restera sempre quello che, nascendo da una coscienza formata e da un cuore generoso, che
non misura vantaggi e svantaggi, si traduce in un sacrificio concreto non ripagato”. Poi viene
riportato il brano evangelico dell’obolo della vedova, che Gesu stesso commenta come
particolarmente significativo per i fedeli, in quanto la vedova ha dato “tutto quello che aveva” (Mc
12,41 44). Questa ¢ la prima forma di contribuzione sotto il profilo della gratuita.

1 Seguono in secondo piano le offerte deducibili, perché a fronte del vantaggio della riduzione della
base imponibile Irpef sta comunque un esborso personale, non completamente pareggiato dal
vantaggio fiscale.

1 “La scelta relativa alla destinazione dell’otto per mille del gettito Irpef viene per ultima nella scala
di valore, perché non “costa nulla”, anche se da essa derivera di fatto un apporto finanziario
considerevole, in quanto ¢ particolarmente adatta per coinvolgere anche il cittadino non praticante o
addirittura non credente, il quale apprezza I’opera della Chiesa in Italia” e quindi intende sostenerla.
Mi sembra interessante questo modo di intendere le forme di contribuzione sotto il profilo della
gratuita, anche per far capire ai fedeli di che natura ¢ il loro intervento. Per quanto riguarda I’ otto
per mille e quindi la preferenza che ciascuno esprime circa la destinazione di questa somma, ¢ bene
far capire che non si tratta di una offerta vera e propria, ma di soldi dello Stato che il cittadino dice
soltanto a chi indirizzare. E noto che il sistema italiano & molto diverso da altri, per esempio dai
Paesi di lingua tedesca dove ¢ il cittadino che direttamente da i suoi soldi alla comunita ecclesiale di
appartenenza; e lo Stato ¢ soltanto il tramite, colui che li raccoglie e li trasmette. Mentre qui si tratta
di soldi dello Stato, che sono gia diventati dello Stato con il prelievo fiscale e che il cittadino dice a
chi destinarli.

Quindi ¢ bene far notare anche ai fedeli che non si tratta di una sovvenzione vera e propria. Bisogna
invece insistere sulla forma di contribuzione senza nessun ritorno.

II. “SOGGetti CONTRiBUTORI”

Sotto il profilo dei “soggetti contributori”, distinguerei il discorso in tre punti, uno per i laici, uno
per 1 ministri sacri e un altro per le persone giuridiche e quindi per gli amministratori.

1) Per quello che riguarda i laici, indicherei sette forme di contribuzione, per altro note.

a) La prima ¢ I’ offerta per I’applicazione della messa; al punto n. 24 ¢’¢ un accenno significativo a
questo modo di contribuzione: “Ci sia permesso, [...] di fare cenno almeno a un aspetto, il cui
rilievo non vorremmo fosse oscurato dall’organico dispiegarsi del nuovo sistema di sostentamento
del clero. Si tratta dell’ offerta che accompagna la richiesta di celebrazione della Santa Messa e di
“applicazione” del suo frutto secondo una speciale intenzione cara all’offerente”. Poi, nei due
capoversi successivi il testo vuole spiegare il significato di questa offerta. E importante riscoprire
questa motivazione che si va oscurando nei fedeli, forse perché si da troppo rilievo all’apparenza
dello scambio “Ti pago la messa perché tu me la celebri”. E da riscoprire anche quell’altro tipo di
contributo che consiste nella cosiddetta fondazione di legati per la celebrazione di messe che ¢
molto importante anche proprio per riscoprire il culto dei defunti. Sant’ Agostino, parlando della
mamma defunta diceva “Ricordatevi di me all’altare del Signore”. In questo contesto ¢ importante
ricordare anche la consuetudine di elargire delle offerte in occasione della celebrazione dei
sacramenti e dei sacramentali. Questo ¢ un capitolo sulla contribuzione che il documento mette in
rilievo soltanto con tale accenno.

b) Un secondo modo di contribuzione sono le offerte normali, quelle domenicali o festive o
comunque fatte in occasione di celebrazioni; anche in questo caso ¢ possibile che la coscienza della
doverosita venga meno, perché magari qualcuno dice “lo offro gia in altri modi, per esempio con



un’offerta deducibile”, oppure “Avendo firmato per la destinazione dell’otto per mille, non ho piu
questo dovere di offrire nelle occasioni normali”. Questi modi di pensare certamente sarebbero da
correggere.

¢) Una terza forma di contribuzione ¢ quella delle donazioni e dei testamenti con i quali si dispone
dei propri beni in forma di eredita o di legati, per esempio con fondazioni per la celebrazione di
messe. Di questo il documento parla al punto n. 15, nel quale ricorda che le parrocchie e le diocesi
sono persone giuridiche e quindi hanno la capacita di acquisire, di costituirsi anche dei patrimoni
stabili e questo, dice ancora il documento, permette di ricordare ai fedeli di contribuire “attraverso
la forma delle donazioni, delle eredita e dei legati” per le diocesi e per le parrocchie. Il documento,
inoltre, sempre in questo punto, molto opportunamente richiama i fedeli sull’importanza di non
appesantire con “oneri e condizionamenti, pur derivanti da apprezzabili intenzioni di devozione o di
memoria, che siano eccessivi e rendano praticamente difficili una moderna gestione delle risorse
generosamente donate alla Chiesa”. E una indicazione molto opportuna soprattutto per chi &
addentro a tali questioni. Ricordiamo a questo riguardo che anche quando si stabiliscono orari per la
celebrazione di messe, ¢ necessario che i fedeli siano particolarmente accorti e precisi nelle
intenzioni, perché molte volte non si capisce che cosa essi vogliano e quindi sorgono problemi di
coscienza. Quindi bisogna essere molto precisi, tenendo conto anche dei legati perpetui che ormai
dal Codice non sono piil previsti e perd rientrano nel canone 1303, 1°. E opportuno anche che i
vescovi stabiliscano nelle legislazioni particolari dei tempi determinati per la vigenza degli oneri.
d) Una quarta forma di contribuzione ¢ quella che nel documento si chiamano le offerte stabili, una
novita anche coraggiosa che il testo cita al punto n. 15: “Nell’attuale contesto e nelle prospettive
prevedibili della societa italiana, la forma insieme piu agile e piu sicura di apporto non ¢ quella
affidata all’impulso emotivo ed episodico, ma quella del contributo regolare e stabile per le diverse
necessita ecclesiali che dovrebbe essere concepito come impegno di ciascuna famiglia cristiana e
messo in qualche modo in bilancio nella programmazione mensile o annuale della destinazione
delle risorse familiari”. Questo tipo di offerta, perd, non deve far dimenticare le forme di
contribuzione piu episodiche.

e) Un quinto modo di contribuzione messo in luce dal documento, che pero lo sottintende, ¢ quello
delle offerte per particolari finalita, sempre citato al n. 15: “La convergenza su alcune finalita
fondamentali e comuni proposte dalla parrocchia, dalla diocesi o dalla Santa Sede ¢ praticamente
pit utile del perseguimento di scopi personali o marginali”. Rileggo qui quella forma di
contribuzione che si chiama appunto “Le giornate per specifiche finalita” che devono rimanere in
vigore, anche se si possono fare obiezioni abbastanza facili e fondate sulla numerosita e sulla
ricorrenza di queste giornate.

f) Una sesta forma sono le offerte per una destinazione concreta fuori delle giornate, per esempio
quando capita qualcosa di negativo, qualche calamita, allora si fanno delle richieste specifiche e
speciali di cui il documento pero non parla.

g) Una settima forma di contribuzione invece, che viene messa in luce dal nostro testo, € quella
delle offerte “in natura” citate sempre al n. 15: “Occorre mettere bene in luce che 1’apporto dei
fedeli non si esaurisce nel conferimento di denaro o di beni; ci sono ancora oggi forme ulteriori e
diverse di partecipazione, che hanno un valore spesso piu prezioso si pensi a talune forme di
volontariato (dal campo pastorale a quello assistenziale fino a quello della conservazione e
valorizzazione dei beni culturali ecclesiastici locali), all’assicurazione di consulenze e di perizie
tecniche e amministrative, alla prestazione di alcuni servizi (cura della Chiesa e degli ambienti
parrocchiali, assistenza domestica ai sacerdoti, collaborazione negli uffici parrocchiali)”. Quindi,
anche questa ¢ una forma di contribuzione non meno importante di quella in denaro; e dovrebbe
essere messa in risalto e organicamente proposta.

Abbiamo parlato dei laici, adesso diciamo qualcosa per 1 ministri sacri, intesi pero come persone
fisiche. Possiamo dire due cose. La prima, in base al canone 222, ¢ che tutte quelle forme di
contribuzione previste per 1 laici valgono anche per 1 ministri sacri. Di questo si fa eco il nostro
testo, al n. 22 lettera D, parlando dell’obbligo di fare testamento “in questo contesto dev’essere



richiamato con forza il dovere di ciascun prete e di ciascun vescovo, tante volte ribadito dai sinodi
diocesani, di fare testamento, depositandone copia presso la Curia diocesana o persona fidata,
evitando cosi che i beni derivanti dal ministero, cio¢ dalla Chiesa, finiscano ai parenti per
successione di legge; e di formulare le proprie volonta in coerenza con i valori sopra ricordati
disponendo in favore della Chiesa dei beni di origine ministeriale e non temendo di restituire alla
Chiesa stessa I’incommensurabile ricchezza spirituale da essa ricevuta anche destinandole 1 propri
beni personali”. Questo ¢ per i ministri sacri un modo particolare per contribuire, diverso da quello
che si ¢ detto per i laici a proposito dei testamenti. In questo caso, il fare testamento non ¢ una
semplice liberalita, ma ¢ quasi un obbligo e quindi ¢ una forma di contribuzione particolarmente
importante e da richiamare. Il canone 282 al 2° comma riferendosi ai chierici cosi si esprime “I beni
di cui vengono in possesso in occasione dell’esercizio di un ufficio ecclesiastico e che avanzano,
dopo aver provveduto con essi al proprio onesto sostentamento e all’adempimento di tutti i doveri
del proprio stato, siano da loro impiegati per il bene della Chiesa e per opere di carita”. Questo pero
vale non soltanto facendo il testamento e destinando alla Chiesa i beni che uno ha e che provengono
dal ministero, ma anche nella prassi piu frequente, quella di elargire in beneficienza. Questo testo
sostanzialmente dice cosi: tutti i beni che provengono da attivita di ministero sacro e che avanzano
dopo aver utilizzato quei beni necessari per la persona, per il ministero, anche per le vacanze, e per
il giusto risparmio, insomma, tutto quello che avanza, bisogna ridarlo alla Chiesa e alle opere di
carita, sottintendendo quasi che se uno non facesse questo, si approprierebbe di un bene della
comunita, quindi una specie di “peculato ecclesiastico”. In sostanza, ogni ministro sacro dovrebbe
di tanto in tanto fare beneficenza, alleggerire un po’ il suo patrimonio tenendo conto di questi
principi. Quindi, anche questo dev’essere richiamato ai nostri chierici.

E infine, per le persone giuridiche ecclesiastiche, e quindi per tutti gli amministratori, si possono
ricordare, sempre seguendo il nostro documento e magari integrandolo un po’, cinque forme di
contribuzione per il sovvenire.

a) Anzitutto ci sono 1 tributi ecclesiastici che sono sostanzialmente di due tipi (can 1263): il tributo
ecclesiastico annuale e i tributi ecclesiastici in occasione di atti che richiedono un’autorizzazione.
b) Una seconda forma di contribuzione, anche questa tendenzialmente dimenticata, ¢ il dare alla
diocesi, all’Ordinario diocesano, la parte eccedente I’offerta della messa quando questa ¢ binata
(can 951, 1° comma). Si pone qui anche il problema delle cosiddette messe plurintenzionali sulle
quali bisognerebbe forse fare un discorso a parte, piu approfondito, ma questa ¢ una forma di
contribuzione da parte dei presbiteri alla diocesi non trascurabile.

¢) Una terza forma ¢ quella che ormai si sta affermando, se non diffondendo, e cioe dell’aiuto
reciproco fra gli enti, cioe donazioni o prestiti senza interesse alle altre persone giuridiche in
difficolta. Per esempio una parrocchia ha dei debiti che assillano il parroco e gli amministratori;
un’altra parrocchia, che ha a disposizione delle somme, fa una donazione, oppure un prestito senza
interessi e viene quindi in aiuto della parrocchia sorella in difficolta. Il documento “Sovvenire” non
parla di queste tre forme di contribuzione degli enti e quindi degli amministratori, mentre sottolinea
altre due forme, la quarta e la quinta secondo la mia elencazione.

d) La quarta ¢ il problema della trasparenza. Se ne parla abbondantemente ai numeri 16, 17 e 18.
Una forma di contribuzione ¢ amministrare bene, con trasparenza. A questo riguardo, sono emersi
dei buoni contributi dalla relazione che don Luigi Misto ha esposto a Palermo; si parla della
trasparenza e della correttezza della amministrazione.

e) Una quinta forma, anche molto intelligentemente sottolineata dal documento, ¢ quella di evitare
gli sprechi. Quasi alla fine del punto n. 15, al penultimo capoverso ¢ scritto cosi “La dimensione
gioiosa e “festiva” dell’esistenza cristiana € un valore che non dev’essere negletto e puo trovare
legittima manifestazione nelle forme care alla tradizione pastorale e a una religiosita popolare ben
orientata; ma vale anche a questo proposito il richiamo alla semplicita e alla sobrieta, che non
tollera ostentazioni e sprechi, offensivi delle attese dei poveri e delle necessita della Chiesa”. E un
richiamo molto opportuno, una forma di contribuzione diciamo “astensiva”, nel senso che si evitano
gli sprechi.



II. “MOTIVAZIONI PER IL SOVVENIRE”

La terza parte € quella delle “motivazioni per il sovvenire”, € ne indico quattro.

1) Anzitutto ¢ importante conoscere la natura e i fini dei beni della Chiesa. Circa la natura e i fini mi
pare che sia pertinente quanto sottolinea il documento al punto n. 2 che richiama il punto n. 76 della
costituzione conciliare Gaudium et Spes “La Chiesa stessa si serve di strumenti temporali”’, anche
se soltanto “nella misura che la propria missione richiede”. Il testo evolve cosi questa indicazione
“Questa subordinazione costitutiva dell’uso dei beni temporali da parte della Chiesa, nella qualita e
nella misura, alle caratteristiche e alle esigenze della sua missione ¢ molto importante”. Dobbiamo
motivare il sovvenire, anzitutto cercando di comprendere la natura dei beni della Chiesa e poi
mettendo in evidenza i fini che il punto n. 18 del nostro documento indica nelle grandi attivita della
Chiesa stessa I’evangelizzazione, la ministerialita ecclesiale, la carita, I'impegno missionario e la
promozione umana.

2) Seconda motivazione: conoscere le necessita della Chiesa, non solo in astratto, ma
concretamente. A questo proposito potrebbe essere letto I’ampio paragrafo n. 10 che elenca una
serie di necessita primarie della Chiesa riprendendo un po’ quello che si dice nel n. 18.

3) Motivare il sovvenire vuol dire anche sollecitare al dovere che hanno i fedeli di contribuire alle
necessita della Chiesa. Se ne parla soprattutto nel punto n. 12, all’inizio, e poi nel n. 11, dove ¢ stato
sottolineato che i fedeli devono sentire come proprie le necessita della Chiesa.

4) Nello stesso punto n. 12 si richiama anche il dovere da parte dello Stato di contribuire al sostegno
economico della Chiesa, evidentemente per motivi diversi, che sono quelli della rilevanza per lo
Stato stesso della soddisfazione degli interessi religiosi della gran parte dei cittadini italiani, e poi
dalla rilevanza sociale delle attivita della Chiesa.

IV. “MODALITA DEL SOvvENIRE”

Per quello che riguarda le “modalita del sovvenire”, indico tre punti.

1) L’ordine dei soggetti a cui dare: potete leggere il n. 13 che, da una parte riconosce la liberta dei
fedeli di “orientare le loro offerte” a chi vogliono, nello stesso tempo dice di “rispettare un ordine”
cominciando dalla “‘comunita di appartenenza”, sostanzialmente la parrocchia, poi la diocesi e
quindi la Chiesa universale con tutti 1 suoi bisogni. Il dare la preminenza a questi soggetti, ¢ segno
anche della autenticita di appartenenza del fedele; tutti gli altri soggetti, lodevolissimi e bisognosi di
interventi, vengono dopo.

2) Un’altra modalita importante, di cui abbiamo gia parlato prima citando il punto n. 15, ¢ quella
degli scopi comuni che evitano la dispersione e indicano dei fini oggettivamente privilegiati.

3) Una terza modalita del sovvenire ¢ quella indicata sempre nel n. 15, non solo per venire incontro
alle necessita contingenti della Chiesa ma anche per costituire, se possibile, un patrimonio stabile.
V. “L’OPERA DELL’INCARICATO DIOCESANO”

Quinto punto: “I’opera dell’incaricato diocesano”, che € soprattutto di formazione e informazione.
Ma verso quali destinatari?

1) Anzitutto verso 1 presbiteri, specie 1 parroci, perché si raggiungano tutti i fedeli. E quali sono 1
contenuti di questa informazione-formazione? Tutto cio che abbiamo detto a proposito delle forme
di contribuzione, dei soggetti, delle motivazioni e delle modalita; praticamente 1 contenuti del
documento che stiamo commentando e che, dobbiamo far nostri per poi trasferirli nella mentalita
dei nostri presbiteri e quindi dei nostri fedeli. Evidentemente gli strumenti sono molti; il
Vademecum cita per esempio gli incontri del clero, gli organi di stampa e la rete dei referenti
territoriali, ai quali 10 aggiungerei 1 consigli pastorali diocesani e i1 consigli presbiterali, non
considerati sufficientemente.

2) Mi sembra molto importante quest’opera di informazione anche nei confronti del vescovo, citata
al n. 4.5 “Il rapporto con il vescovo ¢ condizione indispensabile per far si che 1’opera dell’incaricato
si inserisca, valorizzandone gli aspetti legati al tema, nel programma pastorale della diocesi”.
Quindi voi dovete svolgere tutta questa attivita di informazione-formazione perché essa sia fatta
propria anche dal vescovo e sia inserita nella sua programmazione di governo pastorale. Questo



rapporto consiste nel collaborare con il vescovo sia nella fase di progettazione che in quella delle
decisioni operative.

3) Mi pare invece che non si sottolinei sufficientemente un punto, e cio¢ quello dei rapporti
dell’incaricato con la Curia diocesana o nella Curia diocesana. Giustamente al punto 4.6 si dice che
¢ bene che I’ufficio dell’incaricato diocesano sia considerato come uno degli uffici di Curia, e abbia
una sua strutturazione. Qui si parla giustamente di una segreteria, che puo essere in comune anche
con altri uffici, ma puo essere anche specifica dell’attivita dell’incaricato. Direi che in Curia
I’incaricato dovrebbe muoversi in due direzioni.

a) La prima ¢ nei confronti dell’Ufficio amministrativo per vigilare sugli enti e sulle parrocchie, in
modo particolare mediante i1 rendiconti annuali, affinché si promuova appunto uno dei principi di
cui sopra, e cioe la trasparenza.

b) La seconda direzione ¢ verso 1’ufficio catechistico, perché nei suoi programmi di catechesi,
soprattutto di quella per gli adulti, inserisca le tematiche del sostegno economico alla Chiesa.
Queste sollecitazioni il documento “Sovvenire” le esprime nel punto n. 18 “C’¢ anche
un’educazione specifica, che deve essere promossa mediante un’intelligente catechesi fin dalle
prime esperienze di vita ecclesiale”.

4) L’incaricato deve rivolgere la sua attenzione anche verso alcune categorie di professionisti. Mi
pare che il Vademecum citi i commercialisti nell’ambito dell’assistenza dei loro clienti a proposito
dell’otto per mille, in quanto possono orientarli opportunamente in questo senso. A questa categoria
si potrebbe aggiungere anche quella dei notai. Non so come questo sia attuabile concretamente,
perché si tratta di una questione delicata, pero i notai si potrebbero sensibilizzare tramite i consigli
notarili locali affinché esortino i fedeli, non dico a fare testamento o a fare donazioni in favore della
Chiesa, ma ad indirizzarli qualora, fedeli o non fedeli, chiedano consigli e suggerimenti.

5) Un’altra categoria di persone che puo essere coinvolta ¢ quella dei docenti di religione nelle
scuole i quali, nel rispetto della natura del loro insegnamento, possono trattare il tema del sostegno
economico alla Chiesa.

6) Infine, se noi nelle curie, almeno in quelle pit grandi, pensassimo a stabilire un sistema di
raccolta dei fondi, allora dovremmo cercare di tessere una rete di soggetti a cui rivolgersi che siano
particolarmente facoltosi, sia persone fisiche che persone giuridiche.

Per una rilettura del documento
Sovvenire alle necessita della Chiesa
di monsignor Antonio Ciliberti - arcivescovo di Matera-Irsina

Da Sovvenire news di settembre e dicembre -1997

Sovvenire alle necessita della Chiesa non ¢ solo il vecchio precetto del catechismo di Pio X, tornato
ora in primo piano nella vita della Chiesa in Italia. E lo stile di partecipazione responsabile che
caratterizza da sempre il rapporto dei fedeli nella Chiesa ed € segno visibile della comunione
fraterna. Per cui ¢ materia che rientra a pieno titolo nell’insegnamento catechistico ordinario.
L’incarnazione di questi autentici valori cristiani configura sensibilmente il grado di maturita della
fede del singolo e della comunita e costituisce indispensabile supporto per la concretizzazione della
missione della Chiesa nel mondo. Le basi su cui poggia questa verita sono contenute nel Libro
Sacro, nell’insegnamento degli apostoli, nel magistero dei Padri della Chiesa, nelle proposizioni
conciliari e nelle indicazioni dei vescovi.

L’ INSEGNAMENTO DEL VANGELO

Gesu muove, con la ricchezza della poverta, ad impiantare la Chiesa tra gli uomini (Mt. 8,20). |
primi seguaci sono umili pescatori che lasciano tutto per seguirlo (Lc. 18,28).

Come vive questa piccola comunita, dedita ad edificare con Cristo il regno di Dio tra gli uomini? E
come sostiene la sua missione? Le risorse vengono donate da quanti accolgono la proposta di Cristo
e cominciano a far parte della sua Chiesa: “Li assistevano con i loro beni” (Lc. 8,3).



Naturalmente avevano organizzato I’amministrazione, con cassa ed economo (Gv. 12,6; 13,29). Da
questi proventi attingevano per 1’onesto sostentamento “i suoi discepoli infatti erano andati in citta
per fare provvista di cibi”. Prelevavano il necessario per la missione - “date loro voi stessi da
mangiare” (Mt. 14,16) - per il decoro del culto e per aiutare i poveri “compra quello che ci occorre
per la festa... dare qualcosa ai poveri” (Gv. 13,29).

L’ INSEGNAMENTO DEGLI APOSTOLI

Sull’esempio di Gesu Cristo, gli apostoli insegnano ai cristiani a non ritenere esclusivamente per sé
ci0 che possiedono, ma di metterlo generosamente al servizio del dinamismo della comunione della
Chiesa e delle necessita dei fratelli nel mondo: “La moltitudine di coloro che erano venuti alla fede
aveva un cuore solo e un’anima sola e nessuno diceva sua proprieta quello che gli apparteneva, ma
ogni cosa era fra loro comune” (At. 4,32). E comunitariamente ci si impegna a sostenere I’ attivita
missionaria e, in riferimento alla precisa parola del Maestro “restate in quella casa, mangiando e
bevendo di quello che hanno, perché 1’operaio ¢ degno della sua mercede” (Lc. 10,7), si danno
indicazioni per il sostentamento degli apostoli mentre si ribadisce per essi il distacco e la semplicita,
la gratuita del servizio e la prontezza ad accogliere la tribolazione per il Vangelo (Mc. 10,30). Gli
apostoli insistono sul dovere della beneficenza, considerata come culto spirituale (Rm. 12,13), da
esperimentare nel giusto senso della Parola: “Vi ¢ piu gioia nel dare che nel ricevere” (At. 20,35).
Organizzano 1 servizi della carita, supportati dall’intera comunita.

L’ INSEGNAMENTO DEI PADRI

Fin dai primi secoli, emerge unanime dall’insegnamento dei Padri, il valore della comunione, della
solidarieta e della corresponsabilita, come stile della vita cristiana, trasformata dalla perenne
attualita del Vangelo. Vi ¢, poi, una mirabile connessione tra il senso profondo della celebrazione
liturgica e la semplicita della vita, attualizzata nella condivisione e nella carita: “Un tempo, bramosi
piu di ogni altro dei mezzi per conseguire ricchezze e possedimenti, ora, portando in comunita
quanto possediamo, lo condividiamo con chi ¢ bisognoso” (S. Giustino). “Coloro che hanno in
abbondanza e che vogliono, ciascuno secondo la sua decisione da quello che vuole e quanto viene
raccolto ¢ consegnato al presidente: egli stesso va ad aiutare gli orfani, le vedove e coloro che sono
bisognosi a causa della malattia o per qualche altro motivo, coloro che sono in carcere e gli stranieri
che sono pellegrini” (67, 2-6).

L’ INSEGNAMENTO DEL CONCILIO

In maniera costante, il Concilio guarda a Gesu Cristo, come al modello esemplare, su cui la Chiesa
deve configurare la sua perfezione, anche per quel che concerne la missione nella storia: “come
Cristo ha compiuto la sua opera di redenzione attraverso la poverta e le persecuzioni, cosi la Chiesa
¢ chiamata a prendere la stessa via per comunicare agli uomini i frutti della salvezza” (LG 8).
“Poiché la missione continua e sviluppa nel corso della storia la missione del Cristo stesso, inviato a
portare la buona novella ai poveri, la Chiesa sotto 1’influsso dello Spirito di Cristo deve procedere
per la stessa strada seguita da Cristo, cio¢ la strada della poverta, dell’obbedienza, del servizio e del
sacrificio di sé fino alla morte, da cui usci vincitore” (AG 5). “Lo spirito di poverta e di carita ¢ la
gloria e la testimonianza della Chiesa di Cristo” (GS 88). Costituita anche come organismo visibile
e sociale, la Chiesa, a servizio dello Spirito che la vivifica e la fa crescere, ¢ pellegrina verso la
patria celeste, tra le creature e le cose terrene. Pertanto, “si serve delle cose temporali”, anche se
solo “nella misura che la propria missione richiede” (GS 76).

Il Concilio, in mirabile sintesi di verita e di grazia, ci ha riproposto I’immagine bella di Chiesa,
come comunita di battezzati in missione che vive profondamente il mistero della comunione: «In
questa comunione fraterna il Signore Gesu indica il riflesso meraviglioso e la misteriosa
partecipazione all’intima vita d’amore del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo» (CHFL 18).

La comunione ¢ una grazia, un grande dono dello Spirito, da accogliere con fede e con gioia; ma ¢
pure un compito da assolvere con forte senso di responsabilita, € un appello a stabilire rapporti di
donazione reciproca; un richiamo a riconoscere e ad accogliere le differenze come ricchezza e come
spazi per la complementarieta; un’esortazione pressante a subordinare ogni cosa alla carita, quale
carisma piu grande. «Questi valori e queste prospettive - come dice il documento dei Vescovi - in



primo luogo provocano la responsabilita dei pastori, vescovi e preti: questa immagine di Chiesa
rischia di rimanere generica e confusa o addirittura di apparire retorica se essi non offrono, per
primi, ai fratelli di fede un esempio e una traccia per realizzarla, manifestando nello stile della loro
vita e della loro guida pastorale la passione per I’edificazione di una comunita cristiana che le
assomigli sempre di pit».

L’impegno dei cristiani

Coniugando motivazioni di ordine teologico, pastorale, pratico ed esperienziale, cosi il Diritto
canonico sintetizza il dovere dei cristiani: «I fedeli hanno 1’obbligo di sovvenire alle necessita della
Chiesa, affinché essa possa disporre dei mezzi necessari per 1’esercizio del culto divino, per le opere
di apostolato e di carita e per il decoroso sostentamento dei suoi ministri» (can. 222).

11 documento dei Vescovi, al n. 12, sostanzialmente ribadisce, in maniera articolata, tutto cio: la
partecipazione delle comunita cristiane e di ciascun fedele al sostegno della Chiesa ha una radice
teologica, ¢ una questione di coerenza nell’ appartenenza ecclesiale, ¢ animata e sostenuta dalla fede
e dalla carita; percio, trattandosi di una obbligazione fondamentale dei battezzati, costituisce anche
la garanzia permanente e sicura della disponibilita di risorse per la Chiesa medesima.

La generosita dei fedeli, illuminata dalla fede, non verra mai meno.

La liberta della Chiesa e dei fedeli

La ricchezza dei valori che animano la comunione ecclesiale e la conseguente corresponsabilita
nella partecipazione, va ormai entrando nella cultura universale e determina la mentalita e la vita di
tanti cristiani.

Questo grado di maturazione crescente ha animato il nuovo rapporto tra la Chiesa e lo Stato nel
nostro Paese. La Chiesa ha rivendicato la sua totale liberta, anche per quel che concerne il
necessario sostegno economico, da ogni forma di dipendenza dallo Stato. Nel rispetto della
legislazione vigente, i cittadini liberamente possono destinare i1 contributi sull’otto per mille alla
Chiesa cattolica. Da questi proventi giungono alla nostra Chiesa il sostegno per le opere di
Religione e di culto e per la carita ed, in parte, per il sostentamento dei Presbiteri e la realizzazione
dell’edilizia sacra. La Chiesa apprezza la generosita dei fedeli e di quanti, liberamente,
condividendo la sua azione, la sostengono nella missione di evangelizzazione e promozione
dell’'uomo.

Nuove forme di partecipazione

Premesso che «I’apporto piu ricco di valore cristiano restera sempre quello che, nascendo da una
coscienza formata e da un cuore generoso, che non misura vantaggi e svantaggi, si traduce in un
sacrificio concreto non ripagato», la forma piu valida di collaborazione ¢ quella del contributo
regolare e stabile «che dovrebbe essere concepito come impegno di ciascuna famiglia cristiana e
messo in qualche modo in bilancio nella programmazione mensile o annuale della destinazione
delle risorse familiari».

Conclusione

L’utilita delle considerazioni effettuate, alla luce dell’insegnamento del Vangelo, degli Apostoli, dei
Padri, del Concilio e del Magistero della Chiesa, ripropongono la naturale bonta del coinvolgimento
comunitario di tutti i cristiani alla vita e alla missione della Chiesa.

Evidenziamo, inoltre, le opportune condizioni, ricreate nel nostro Paese, anche dall’intesa
concordataria.

Su questi dati bisogna impostare un’opportuna capillare catechesi ed informazione perché tutti
possano essere informati e formati allo spirito di collaborazione responsabile. La collaborazione
diventa, cosi, il segno concretamente visibile della comunione tra i cristiani e I’espressione piu alta
della solidarieta tra i cittadini.

E proprio per la ricchezza degli autentici valori che essa comporta, diventa, altresi, efficace
strumento di santificazione per i cristiani e di maturazione sociale per i cittadini.

Auguriamo alla Chiesa che ¢ in Italia e, in modo speciale, a tutte le comunita parrocchiali, di
prendere a cuore questo impegno particolare di evangelizzazione e catechesi che certamente ci



aiutera a crescere nella comunione e fornira alla Chiesa i mezzi necessari per la sua missione nella
storia.

Appendice

11 testo del documento
Sovvenire alle necessita della Chiesa

Sovvenire alle necessita della Chiesa

Corresponsabilita e partecipazione dei fedeli

Documento della Conferenza Episcopale Italiana

INTRODUZIONE

1. La revisione del Concordato Lateranense e le riforme che ne sono derivate stanno ponendo in
maniera nuova alla Chiesa che ¢ in Italia il problema antico della disponibilita di risorse
economiche, di cui la Chiesa stessa abbisogna per la propria vita e per I’adempimento della sua
missione. Non dispiaccia che 1 vescovi ne parlino, nell’esercizio del loro magistero pastorale. Non
si tratta di «mischiare il sacro e il profano» o di concedersi a preoccupazioni troppo umane € poco
evangeliche. Si tratta piuttosto di cogliere, anche sotto questo profilo, la peculiare realta della
Chiesa e le esigenze che derivano dalla nostra appartenenza ad essa, per metterla sempre meglio in
grado di esercitare la missione ricevuta dal Signore. Siamo anzi convinti che proprio il non parlare
di tale problema nel quadro dei valori evangelici ed ecclesiali rischia di dare spazio a concezioni
scorrette e a prassi ambigue, che danneggiano la credibilita della Chiesa. La responsabilita
educativa, cui siamo tenuti nei confronti di tutti i fedeli, ci induce dunque a prendere la parola,
valorizzando gli appuntamenti e gli impegni ai quali saremo chiamati a partire dal prossimo anno.
Necessita della Chiesa, poverta

evangelica e partecipazione

dei fedeli nel magistero conciliare

e nella prassi delle prime

comunita cristiane

L’insegnamento del Concilio Vaticano II

2. Ci0 che il Concilio Vaticano II rivendica per tutte le confessioni come espressione del diritto di
liberta religiosa («alle comunita religiose compete il diritto (...) di acquistare e di godere di beni
adeguati» - D.H. 4) vale anche per la Chiesa cattolica e trova una profonda motivazione in precise
ragioni teologiche. La Chiesa vive nello spazio e nel tempo, perché Cristo 1’ha costituita qui sulla
terra come realta risultante di un elemento umano e di un elemento divino, come organismo visibile
e sociale, al servizio del suo Spirito che la vivifica e la fa crescere (cf. LG 8); pellegrina verso la
patria celeste, nelle sue istituzioni porta la figura fugace di questo mondo e vive tra le creature (cf.
LG 48), consapevole che «le cose terrene e quelle che, nella condizione umana, superano questo
mondo sono strettamente unite»; percio essa «si serve delle cose temporali», anche se soltanto
«nella misura che la propria missione richiede» (G.S. 76).

Questa subordinazione costitutiva dell’uso dei beni temporali da parte della Chiesa, nella qualita e
nella misura, alle caratteristiche e alle esigenze della sua missione ¢ molto importante, e merita di
essere richiamata fin dall’inizio della nostra riflessione. Il discorso sulle risorse economiche di cui
la Chiesa abbisogna, pur necessario, non puo contraddire, anzi deve profondamente intrecciarsi con
I’imperativo evangelico e con la virtu cristiana della poverta, che valgono non soltanto per i singoli
fedeli ma anche per la realta istituzionale e per le modalita d’azione della chiesa medesima.

La rinuncia all’imponenza umana dei mezzi e delle risorse ¢ infatti manifestazione e garanzia di
totale fiducia nella forza dello Spirito del Risorto, da cui origina la missione. Questa rinuncia
custodisce nella Chiesa la coscienza del proprio essere strumento dell’azione di Dio ed ¢ segno e
condizione di credibilita della sua opera evangelizzatrice.



Il Concilio ¢ molto chiaro in proposito: «Come Cristo ha compiuto la sua opera di redenzione
attraverso la poverta e le persecuzioni, cosi la Chiesa € chiamata a prendere la stessa via per
comunicare agli uomini i frutti della salvezza»; la Chiesa dunque «quantunque per compiere la sua
missione abbia bisogno di mezzi umani, non € costituita per cercare la gloria sulla terra, bensi per
far conoscere, anche con il suo esempio, I’'umilta e I’abnegazione» (L.G. 8c). Ne viene che «poiché
la missione continua e sviluppa nel corso della storia la missione del Cristo stesso, inviato a portare
la buona novella ai poveri, la Chiesa sotto 1’influsso dello Spirito di Cristo deve procedere per la
stessa strada seguita da Cristo, cioe la strada della poverta, dell’obbedienza, del servizio e del
sacrificio di sé fino alla morte, da cui usci vincitore» (AG 5b). In una parola: «Lo spirito di poverta
e di carita ¢ la gloria e la testimonianza della Chiesa di Cristo» (GS 88a).

Le indicazioni del Nuovo Testamento

3. Del resto, quanto il Concilio afferma non puo stupire chi abbia familiarita con le narrazioni
evangeliche e con le testimonianze della Chiesa apostolica.

A) Gesu e i discepoli. Gesu e il gruppo di discepoli che condividevano con lui il ministero
evangelico lungo le strade di Palestina per primi hanno vissuto la testimonianza della poverta,
conducendo una vita itinerante, senza il sostegno di una famiglia e senza la garanzia di un lavoro
(cf. Mt 8,20; Lc 1 8,28).

Per le cose necessarie disponevano di un minimo di risorse, come traspare da qualche accenno dei
Vangeli: le risorse provenivano anzitutto dalla generosita dei seguaci e dei simpatizzanti di Gesu,
tra 1 quali si distinguevano alcune donne (cf. Lc 8,1-3); ¢’erano una cassa e un amministratore (cf.
Gv 12,65 13,29); e di quanto perveniva si usava per il sostentamento di Gesu e dei discepoli (cf. Gv
4,8), per le necessita della missione evangelica (cf. Mt 14,15-16; 15,32), per 1 doveri del culto (cf.
Gv 13,29; Mt 17,24-27) e per I’aiuto ai poveri (cf. Gv 13,29).

4. B) Le comunita apostoliche. Nella Chiesa apostolica, che cresce e si organizza, si rintraccia lo
sviluppo coerente di tratti.

La parola rivolta da Pietro allo storpio che chiede 1’elemosina alla porta del tempio: «Non possiedo
né argento né oro, ma quello che ho te lo do: nel nome di Gesu Cristo, il Nazzareno, cammina!» (At
3,6), esprime molto bene la coscienza e la condizione dei primi cristiani: il vero «tesoro» della
Chiesa non ¢ I’oro né 1’argento ma il «nome» di Gesu, nel quale si manifesta la potenza di Dio
salvatore, quel Dio che «ha scelto ci0 che nel mondo ¢ stolto per confondere 1 sapienti, ci0 che nel
mondo ¢ debole per confondere i forti, cio che nel mondo ¢ ignobile e disprezzato e cio che ¢ nulla
per ridurre a nulla le cose che sono, perché nessun uomo possa gloriarsi davanti a Dio» (I Cor 1,27-
29).

Tutto nella Chiesa deve prendere senso alla luce di questa legge fondamentale della salvezza
cristiana: le «cose che sono», comprese le risorse economiche, debbono in qualche modo
«svuotarsi» della loro consistenza mondana e servire come semplici strumenti per aprire la strada
alla «stoltezza della predicazione» e per manifestarne la potenza trasformatrice nel segno della
carita. L insegnamento e I’esempio di Gesu devono dunque segnare anche I’uso dei beni da parte di
quelli che credono in Lui e vengono alla Chiesa. Possiamo raccogliere in proposito dagli scritti
neotestamentari alcuni cenni particolarmente espressivi:

1 Si educano i credenti a non considerare come esclusivamente proprio cio che essi possiedono, ma
a metterlo generosamente nel dinamismo di una vita di comunione concreta (cf. At 4,32),
deponendo la propria offerta ai piedi degli apostoli (cf. At 4,34-35), centro della comunione
ecclesiale e sovraintendenti dei servizi della carita (cf. At 6,1-6).

1 Si allarga I’ orizzonte della solidarieta ecclesiale, particolarmente attraverso la grande colletta
organizzata da Paolo nelle chiese da lui fondate in favore della chiesa madre di Gerusalemme, per la
quale egli raccomanda che «ogni primo giorno della settimana (la domenica) ciascuno metta da
parte cio che gli € riuscito di risparmiare» (I Cor 16,2; cf. anche 2Cor 8-9).

1 Si impegnano i membri della comunita a sostenere 1’attivita missionaria, «imparando a distinguersi
nelle opere di bene riguardo ai bisogni urgenti, per non vivere una vita inutile» (Tt 3,13-14; v. anche
3Gv 5-8).



1 Riprendendo una precisa parola di Gesu (cf. Lc 10,7), si danno disposizioni per il sostentamento
degli operai del Vangelo che si affaticano nella predicazione e nell’insegnamento (cf. 1Cor 9,11-14;
Gal 6,6; Fil 4,10-19; 1Tm 5,17-18), anche se per essi rimangono precettivi il distacco e la semplicita
(cf. Mt 10,9-15), la gratuita del dono (cf. Mt 10,8), la prontezza ad accettare la tribolazione
annunciata insieme al centuplo promesso (cf. Mc 10,30) e il rischio di un’esistenza vissuta
nell’affidamento totale «al Signore e sulla parola della sua grazia» (At 20,32).

1 I credenti piu fortunati mettono le loro case a disposizione per 1’ospitalita missionaria (cf. At
16,14-15) e per le riunioni della comunita e le celebrazioni del culto cristiano (cf. At 16,14-15; Fm
1-2).

1 Si organizzano 1 ministeri dell’assistenza e della carita, sostenuti dall’apporto delle comunita: in
particolare il ministero dei diaconi (cf. At 7) e quello delle vedove (cf. 1Tm 5,9-10).

1 Si insiste sul dovere della beneficenza, considerata come forma di autentico «culto spirituale» (cf.
Rm 12,13; Eb 13,16), da vivere nello spirito della parola di Gesu «vi ¢ piu gioia nel dare che nel
ricevere» (At 20,35) da parte di tutti i fedeli, ma soprattutto di quelli che sono «ricchi in questo
mondo», cui spetta «di fare il bene, di arricchirsi di opere buone, di essere pronti a dare, di essere
generosi, mettendosi cosi da parte un buon capitale per il futuro, per acquistarsi la vita vera» (1Tm
6,17-19).

1 E tutto deve essere fondato sulla convinzione che genera partecipazione, sulla liberta mossa
dall’amore, sulla lealta segno di verita, come ricorda con forti tratti I’episodio di Anania e Saffra
(cf. At 5,1-11).

1 Via via che la Chiesa si diffonde e offre la testimonianza di una fraternita concreta aperta alle
esigenze della carita, aumentano anche gli apporti: tra coloro che si convertono al Vangelo vi e chi
avverte I’esigenza di ricomporre i rapporti con i fratelli e affida alla Chiesa quanto intende destinare
ai poveri, sull’esempio di Zaccheo (cf. Lc 19,8) e nella linea dell’ammonimento di Gesu, che invita
a farsi amici 1 poveri in vista del giudizio, riscattando 1’ambiguita della ricchezza (cf. Lc 16,9).

La Chiesa dei primi secoli

5. Soprattutto nei primi tre secoli della sua vita, la Chiesa ¢ sostenuta nelle sue esigenze concrete
dal senso di comunione, di partecipazione e di solidarieta, educato nei fedeli come caratteristica
coerente di un’esistenza trasformata dalla novita cristiana. E da segnalare in modo particolare la
stretta connessione tra la celebrazione della liturgia cristiana, specialmente dell’Eucaristia, e
I’impegno alla condivisione fraterna e alla carita solidale.

Gia I’ Apostolo aveva ammonito che il radunarsi insieme per mangiare la cena del Signore non
poteva essere contraddetto da avidita egoistiche dei fedeli piu dotati, che gettano il disprezzo sulla
Chiesa e fanno vergognare chi non ha niente (cf. I Cor 11,20-22; cf. anche Gc 2,1-6). Paolo poi non
aveva temuto di qualificare la colletta in favore dei poveri di Gerusalemme come atto liturgico,
come «servizio sacro», che non soltanto «provvede alle necessita dei santi, ma ha anche maggior
valore per i molti rendimenti di grazie a Dio» che esso suscita (2 Cor 9,12).

I Padri della Chiesa, il cui stimolante insegnamento sull’uso dei beni da parte dei cristiani
meriterebbe di esser meglio conosciuto, sviluppano volentieri questo tema. Ricordiamo per tutti il
filosofo e martire Giustino, che sottolinea con forza questo aspetto nella sua prima apologia, scritta
all’imperatore in difesa dei cristiani verso I’anno 150 d.C.: non soltanto «in ogni luogo e per ogni
cosa cerchiamo di pagare tributi e tasse a coloro che hanno il compito di riscuoterli, come ci € stato
insegnato da Gesu» (17,1), ma, un tempo «bramosi piu di ogni altro dei mezzi per conseguire
ricchezze e possedimenti, ora, portando in comunita quanto possediamo, lo condividiamo con chi ¢
bisognoso» (14,2). Tutto questo ¢ strettamente congiunto con il momento eucaristico: «Nel giorno
detto del sole, riunendoci tutti in un sol luogo dalla citta e dalla campagna, si fa un’assemblea»,
nella quale si leggono gli scritti sacri, si ascolta I’ammonizione di colui che presiede, si elevano
preghiere comuni, si porta pane, vino e acqua, si consacrano i1 doni in rendimento di grazie, ci si
comunica al pane eucaristico, mandandone per mezzo dei diaconi a chi non ¢ presente; ma non
manca il gesto della carita fraterna: «Coloro che hanno in abbondanza e che vogliono, ciascuno
secondo la sua decisione da quello che vuole e quanto viene raccolto ¢ consegnato al presidente;



egli stesso va ad aiutare gli orfani, le vedove e coloro che sono bisognosi a causa della malattia o
per qualche altro motivo, coloro che sono in carcere e gli stranieri che sono pellegrini: € insomma
protettore di tutti coloro che sono nel bisogno» (67,2-6).

E da ricordare inoltre che non esiste in questo tempo alcuna forma di intervento da parte
dell’autorita civile o delle strutture pubbliche; piuttosto, non mancano nella societa pagana
limitazioni e condizionamenti a un piu efficace e organico dispiegarsi delle strutture e dei servizi
ecclesiali. Ma la convinzione dei credenti e la fierezza di poter contribuire a far correre tra i pagani
la novita del Vangelo hanno permesso alla Chiesa di irradiarsi sino ai confini del mondo conosciuto
contando sulle proprie forze.

L’evoluzione storica

6. Non possiamo seguire in questa sede la complessa evoluzione del problema delle risorse
economiche della Chiesa nelle vicende storiche successive. Non sono mancate le luci e le ombre. Il
grande fiume della generosita ecclesiale non ha mai cessato di scorrere, sia in afflusso che in
deflusso; le forme dell’apporto dei fedeli si sono progressivamente trasformate, non senza concreta
relazione all’evolversi delle condizioni sociali e culturali proprie dei diversi contesti in cui la Chiesa
operava, e le finalita concrete perseguite nell’uso delle risorse hanno diversamente accentuato i
quattro riferimenti essenziali: culto, apostolato/pastorale, carita, sostentamento del clero.

E venuto crescendo anche 1’apporto delle autorita civili e il concorso delle risorse pubbliche, sia pur
attraverso alterne e travagliate vicende. Questo fatto ha indubbiamente permesso un consolidamento
delle strutture ecclesiali e un accrescimento dei mezzi necessari o utili per la sua missione, ma ha
introdotto anche non poche ambiguita, ha talvolta condizionato la piena liberta del ministero
pastorale e ha generato in alcuni casi forme paradossali di «tutela», sfociate in misure di pesante
interferenza amministrativa da parte dello Stato quando non addirittura nell’eversione del
patrimonio ecclesiastico.

E andato in ogni modo confermandosi quel dovere di partecipazione anche economica dei fedeli in
favore della Chiesa, che si ¢ formulato poi in maniera semplice e chiara in uno dei tradizionali
«precetti»: «sovvenire alle necessita della Chiesa contribuendo secondo le leggi e le usanze».

Tale dovere si € comunemente espresso attraverso tre forme principali di «sovvenzione»: le offerte
in denaro o in natura, date dai fedeli spontaneamente o in risposta a sollecitazioni pastorali in
occasione di particolari circostanze o a titolo di tributo; le offerte connesse con la celebrazione di
sacramenti o di sacramentali, in primo luogo della S. Messa, avvertite come occasione per
I’espressione della propria partecipazione ecclesiale e della carita concreta nei momenti significativi
della propria esistenza e della vita familiare: i lasciti di beni sotto forma di donazione, eredita o
legato, o di costituzione di fondazioni pie di vario tipo.

Indirizzi canonici e disposizioni

concordatarie per sovvenire

alle attuali necessita della Chiesa

La disciplina attuale della Chiesa

7. La coscienza e gli indirizzi della Chiesa in questa delicata materia, approfonditi nella luce del
Concilio, sono oggi opportunamente riassunti in alcune norme del nuovo codice di diritto canonico,
che ¢ utile richiamare:

1 Tra 1 doveri fondamentali dei membri della Chiesa, cio€ dei credenti-battezzati in Cristo
(christifideles), il can. 222, par. 1 enumera il seguente: «I fedeli hanno il dovere di sovvenire alle
necessita della Chiesa, per permetterle di disporre di quanto € necessario per il culto divino, per le
opere dell’apostolato e della carita e per I’onesto sostentamento dei ministri sacri».

1 A sua volta «la Chiesa cattolica ha il diritto nativo, indipendentemente dal potere civile, di
acquistare, possedere, amministrare e alienare beni temporali per conseguire i fini che le sono
propri» (can. 1254, par 1).

1 Conseguentemente «il vescovo diocesano € tenuto a ricordare con chiarezza ai fedeli 1’obbligo di
cui al can. 222, par. 1, urgendone I’osservanza in modo opportuno» (can,1261, par.2): cio puo
avvenire o attraverso 1’imposizione di tributi ecclesiastici (cf. can. 1260) o, pit normalmente,



attraverso la richiesta di contributi rivolta alla generosita dei fedeli (cf. can. 1262) o educando la
libera iniziativa di questi (cf. can. 1261. par ).

Gli sviluppi conseguenti alla revisione

del Concordato

8. Nel nostro Paese 1’ordinamento dei beni ecclesiastici e la disciplina delle risorse necessarie alla
vita e all’attivita della Chiesa hanno conosciuto una storia secolare dai molteplici e complessi
risvolti.

Da qualche anno si parla di novita e di riforme, introdotte dalla revisione del Concordato, e molti
fedeli assistono all’avvio di profonde trasformazioni senza comprenderne il significato e le
prospettive, perché scarsamente aiutati da un’insufficiente informazione ecclesiale, dalle ansieta di
qualche sacerdote e dalle imprecisioni dei mezzi della comunicazione sociale.

Che cosa sta avvenendo?

Fino al 1984, I’ordinamento degli enti e dei beni della Chiesa in Italia era per larga parte
caratterizzato dal cosiddetto sistema beneficiale. Al sostentamento della maggior parte dei sacri
ministri (vescovi, parroci, canonici) si provvedeva attraverso un complesso meccanismo: era stato
costituito e «personificato» un complesso di beni giuridicamente unito all’ufficio pastorale di questi
ministri, i cui redditi erano destinati al loro congruo sostentamento. I diversi «benefici» erano stati
riconosciuti anche dallo Stato, il quale, a seguito delle travagliate vicende risorgimentali, si era
anche impegnato a supplire le eventuali insufficienze dei loro redditi mediante un assegno
integrativo, chiamato «congrua». La figura del beneficio era diventata dominante, anche perché non
dappertutto esisteva I’ente «chiesa parrocchiale» o I’ente «chiesa cattedrale»; e sui benefici si erano
andati di fatto caricando anche taluni beni che la generosita dei fedeli aveva intenzionalmente
destinato a finalita di culto, ad attivita pastorali o alla carita.

9. In conformita alle indicazioni del Concilio Vaticano II (cf. PO. 20) e alle disposizioni del nuovo
codice di diritto canonico (cf. cann. 1272 e 1274), gli Accordi di revisione del Concordato
sottoscritti nel 1984 hanno soppresso il sistema beneficiale, perché ormai contrastante con tanti
valori ecclesiali e pastorali, diventato spesso controproducente in ordine a una moderna
amministrazione degli stessi beni donati dai fedeli alla Chiesa, appesantito da non poche pastoie
burocratiche e poco consonante con una corretta impostazione delle relazioni tra Chiesa e Stato. Si ¢
introdotto un nuovo sistema, che dopo la fase transitoria che stiamo vivendo (anni 1987-1989), si
configurera nella sua pienezza a partire dall’anno 1990.

Questi i suoi tratti fondamentali:

11 beni dei benefici soppressi vengono conferiti a un Istituto diocesano per il sostentamento del
clero, che provvede ad amministrarli senza vincoli di tutela da parte dello Stato e in forma unitaria e
razionale, destinandone i redditi al sostentamento del clero;

1 1 beni dell’ente chiesa parrocchiale sono trasferiti all’ente parrocchia, riconosciuto anche
civilmente, perché ne usi per le finalita pastorali;

1 alle parrocchie e alle diocesi vengono ritrasferiti dall'Istituto diocesano quei beni (chiese, episcopi,
case canoniche, immobili adibiti ad attivita pastorali o caritative, cespiti totalmente gravati da oneri
di culto) che impropriamente erano intestati ai benefici;

1 viene favorita la razionalizzazione delle circoscrizioni territoriali (diocesi e parrocchie), che non ¢
priva di riflessi anche economici;

1 la remunerazione di tutti i sacerdoti che svolgono servizio in favore delle diocesi ¢ assicurata dal
concorso diretto delle comunita presso le quali esercitano il proprio ministero, eventualmente
integrata con i redditi dei beni ex-beneficiali dall'Istituto diocesano, il quale, in caso di necessita,
puo ricorrere a ulteriori integrazioni da parte dell'Istituto centrale per il sostentamento del clero;

1 lo Stato continua a intervenire in favore della Chiesa cattolica in Italia, rinnovando profondamente
le motivazioni di questo impegno. Superate le forme antiche di finanziamento diretto, apre due
nuove possibilita di sostegno alla Chiesa, che agevolano la libera iniziativa dei cittadini, credenti o
non credenti, nell’assegnare risorse alla Chiesa stessa per le esigenze di culto della popolazione, per



attivita caritative in Italia o nel Terzo Mondo, per il sostentamento del clero ove non si sia
completamente provveduto per le altre vie.

Su alcuni aspetti ritorneremo nel corso di questo documento e in appendice. Qui ci limitiamo a
ricordare che le innovazioni concordatarie non hanno investito tutta la complessa realta dei beni e
delle risorse nella Chiesa (si pensi alle realta peculiari e ai flussi di risorse degli istituti religiosi,
delle confraternite, delle pie fondazioni, delle diverse opere ecclesiastiche soprattutto di tipo
formativo e assistenziale, delle associazioni di apostolato, dei gruppi e dei movimenti ecclesiali,
ecc.). Ma nello stesso tempo vogliamo sottolineare la reale importanza delle riforme intraprese, che
toccano il tessuto ordinario della vita ecclesiale (parrocchie e diocesi) e domandano di essere
conosciute nelle loro linee e soprattutto nel loro spirito, per essere accompagnate a positivo
compimento con il concorso responsabile di tutti.

Le esigenze attuali

10. Un fatto rimane, peraltro, in tutta la sua concretezza: anche oggi la Chiesa, che pur si libera da
strutture superflue e ritrova lo stile della semplicita e della sobrieta, ha bisogno di mezzi e di risorse
per rispondere ai suoi compiti molteplici.

Anzi, le necessita della Chiesa in Italia sono notevolmente aumentate proprio in questi ultimi anni:
1 le attivita pastorali si fanno piu articolate e si proiettano sempre piu in prospettiva evangelizzatrice
e missionaria, utilizzando anche strumenti economicamente impegnativi (mezzi della
comunicazione sociale, scuole, corsi e convegni, proposte culturali, ecc.);

1 le urgenze della carita si moltiplicano, aprendo nuovi fronti soprattutto nella linea di un efficace
intervento per la lotta contro «nuove poverta» (tossicodipendenti, emarginati sociali, anziani
abbandonati, immigrati dal Terzo Mondo, ecc.);

1 in non poche diocesi ¢ ancora viva I’esigenza della costruzione di nuove chiese e centri
parrocchiali, mentre in tutte si fa di anno in anno piu drammatico il problema della conservazione e
del restauro delle chiese antiche e in genere dei beni culturali ecclesiastici;

1 gli oneri per il sostentamento del clero e per la preparazione dei futuri sacerdoti restano pesanti,
anzi, come nel caso dei seminari, sono spesso aggravati proprio dalla dolorosa diminuzione del
numero complessivo dei soggetti, a fronte della quale alcuni costi fissi permangono inalterati;

1 vi sono opere e iniziative di lunga tradizione e di varia configurazione giuridica, sorte comunque
dall’impulso della carita cristiana e animate dal clero secolare, dalle famiglie religiose o da un
prezioso volontariato laicale, che non possono essere dimenticate o messe a rischio, ma piuttosto
domandano interventi creativi e generosi per favorirne il costante aggiornamento e renderne il
servizio piu concreto e qualificato;

1 crescono infine 1 doveri di partecipazione allo sforzo generoso che la Chiesa esprime nell’esercizio
delle sue responsabilita universali: si pensi all’'urgenza di un piu organico sforzo missionario in tutti
1 continenti e al necessario sostegno da parte di tutti 1 cattolici all’opera instancabile della Santa
Sede per la promozione della comunione fra tutte le Chiese e per la diffusione dei principi cristiani
nelle relazioni con le autorita civili e nelle grandi istanze internazionali.

Se si considera, poi, che ¢ diminuito il numero dei fedeli praticanti, mentre le opere della Chiesa per
lo piu restano con tutto il loro carico economico, € che a partire dall’anno 1990 non vi saranno piu
garanzie automaticamente assicurate nei settori impegnativi del sostentamento del clero e, almeno
in parte, dell’edilizia di culto, 1 motivi di giusta preoccupazione sembrano aumentare.

E corretto peraltro osservare che non mancano indicazioni di segno diverso: il livello di vita del
nostro Paese va crescendo e quindi aumentano le disponibilita anche dei fedeli; e se, attraverso la
revisione del Concordato, sono cadute alcune garanzie automatiche si sono pero introdotte nuove
possibilita di concorso agevolato alle necessita della Chiesa da parte di tutti i cittadini.

Alla Chiesa in Italia si aprono dunque nuove opportunita anche in questo campo: si tratta di
coglierle attraverso una grande opera di educazione dei fedeli e una testimonianza sempre piu
trasparente e credibile dell’azione della Chiesa nella nostra societa, che susciti crescente attenzione
e partecipazione anche da parte di cittadini non praticanti sensibili alla solidarieta cristiana.



Del resto la secolare vicenda della Chiesa nel nostro Paese conosce una storia di generosa
partecipazione popolare alle sue necessita e alle opere di bene da essa animate, le cui dimensioni
sono difficilmente misurabili, tanto ne sono largamente diffusi i segni e la memoria. Non si tratta
quindi di cominciare da zero; bisogna piuttosto aiutare a conoscere € a comprendere le crescenti
necessita e a rinnovare con pill viva coscienza ecclesiale quella partecipazione che, in Italia, ha fatto
della Chiesa la Chiesa della nostra gente.

Comunione, corresponsabilita,

partecipazione: le motivazioni

teologiche di un impegno

11. Da dove deriva il dovere proprio di tutti i battezzati - siano essi chierici, religiosi o laici - di
«sovvenire alle necessita della Chiesa?» Non deriva soltanto dal principio elementare, secondo il
quale ogni forma di aggregazione stabile di persone, che perseguono convintamente e liberamente
finalita comuni, ¢ responsabile dei servizi e delle risorse che le sono necessari per vivere e per
diffondersi.

Deriva, pit profondamente, da una precisa idea di Chiesa, quella che il Concilio ci ha insegnato:
una Chiesa che ¢ manifestazione concreta del mistero della comunione e strumento per la sua
crescita, che riconosce a tutti 1 battezzati che la compongono una vera uguaglianza nella dignita e
chiede a ciascuno I’'impegno della corresponsabilita, da vivere in termini di solidarieta non soltanto
affettiva ma effettiva, partecipando, secondo la condizione e 1 compiti propri di ciascuno,
all’edificazione storica e concreta della comunita ecclesiale e assumendo con convinzione e con
gioia le fatiche e gli oneri che essa comporta (cf. cann. 204 e 208).

Dunque una Chiesa che non sia praticamente distinta tra alcuni che fanno e comandano e altri che
usano dei servizi da questi apprestati e ne pagano il pedaggio, una specie di grande «stazione di
servizio» distributrice di beni spirituali per ogni evenienza della vita, ma che sia una comunita che
educhi al senso della partecipazione come esigenza interiore di una fede matura e di una carita
operosa, prima che come un obbligo, e che aiuti a spingere la logica della corresponsabilita fino alla
solidarieta e alla messa a disposizione dei propri beni.

Vale del resto nella Chiesa una sorta di evangelica «legge dello scambio». Le parole dell’apostolo
Paolo sono estensibili all’intera Chiesa e a tutta la sua azione missionaria e pastorale: «Se noi
abbiamo seminato in voi le cose spirituali, ¢ forse gran cosa se raccoglieremo beni materiali?» (1
Cor 9,1 1). Il dono della fede che la Chiesa ci ha annunciato, 1 sacramenti che per noi essa celebra,
la parola di Dio che essa ci spezza, la fraternita a cui ci educa, I’esperienza di vita rinnovata che ci
permette di gustare, le imprese di animazione cristiana dell’ordine temporale cui essa ci sollecita e
ci orienta sono valori che non hanno misura. Di fronte a tali valori € ancor poco «ricambiare» con
I’impegno della nostra persona e con I’apporto della nostra generosita, per aiutare la Chiesa stessa
ad essere ancor oggi, per tanti altri, strumento di grazia e di vita come lo ¢ stata per noi, e per
realizzare tra fratelli di fede quella «uguaglianza evangelica» che € I’esito connaturale di
un’autentica esperienza di carita e uno dei piu trasparenti segni di credibilita della testimonianza
ecclesiale: «Qui non si tratta di mettere in ristrettezza voi per sollevare gli altri, ma di fare
uguaglianza. Per il momento la vostra abbondanza supplisca alla loro indigenza, perché anche la
loro abbondanza supplisca alla vostra indigenza, e vi sia uguaglianza, come sta scritto: colui che
raccolse molto non abbondo, e colui che raccolse poco non ebbe di meno» (2 Cor 8,13-15).

Questi valori e queste prospettive sono di fondamentale importanza e impegnano tutti a vivere la
propria appartenenza alla Chiesa nello sforzo convinto di renderli esperienza precisa e concreta. Ma
in primo luogo essi provocano la responsabilita dei pastori, vescovi e preti: questa immagine di
Chiesa rischia di rimanere generica e confusa o addirittura di apparire retorica se essi non offrono
per primi ai fratelli di fede un esempio e una traccia per realizzarla, manifestando nello stile della
loro vita e della loro guida pastorale la passione per I’edificazione di una comunita cristiana che le
assomigli sempre di piu.



Criteri e forme

della partecipazione

12. In una materia complessa e segnata da tante vicende storiche, che hanno influenzato soprattutto
nel nostro Paese mentalita e tradizioni, ¢ bene richiamare alcuni criteri-guida a cui tutti - pastori e
fedeli - dobbiamo riferirci in maniera sempre piu consapevole nel vivere I’impegno della
partecipazione al sostegno economico della Chiesa.

a) Responsabilita dei cristiani e intervento dello Stato. La primaria responsabilita per il sostegno
economico alla vita e all’azione pastorale della Chiesa spetta ai fedeli e alle comunita cristiane (cf.
cann. 222 e 1260); lo Stato e, piu in generale, le pubbliche istituzioni sono impegnati a dare un loro
apporto in forme corrette e trasparenti, ma per diverso titolo (cf. G.S. 76).

La partecipazione delle comunita cristiane e di ciascun fedele al sostegno della Chiesa ha una radice
teologica, ¢ una questione di coerenza nell’ appartenenza ecclesiale, ¢ animata e sostenuta dalla fede
e dalla carita; percio, trattandosi di una obbligazione fondamentale dei battezzati, costituisce anche
la garanzia permanente e sicura della disponibilita di risorse per la Chiesa medesima. La generosita
dei fedeli, illuminata dalla fede, non verra mai meno.

L’apporto delle risorse pubbliche ¢ invece fondato, in uno Stato democratico-sociale, sul doveroso
apprezzamento della rilevanza etica, culturale e sociale della presenza e dell’azione della Chiesa
nella trama viva della societa in ordine alla formazione di quel tessuto di valori che fondano e
presidiano un’autentica democrazia ispirata a principi di rispetto e promozione della persona
umana, di giustizia e di solidarieta; e nello stesso tempo sul compito, che la costituzione italiana
assegna alla Repubblica, di rimuovere gli ostacoli e di promuovere le condizioni per il pieno
esercizio delle liberta fondamentali dei cittadini, tra le quali vi ¢ indubbiamente la liberta religiosa
(cf. artt. 3,7, 8, 19, 20 Cost.).

13. b) Liberta dei fedeli e attenzione alle esigenze pastorali. La Chiesa ha sempre riconosciuto largo
spazio alla liberta dei fedeli nell’orientare le loro offerte in favore di diverse finalita ecclesiali, e
intende rispettare con scrupolo le specifiche intenzioni da loro indicate quando non contrastino con
il bene comune (cf. cann. 1300 e 1301).

Occorre pero nello stesso tempo educare i fedeli a rispettare un ordine nella finalizzazione dei loro
apporti.

E ovvio che la propria concreta comunita di appartenenza ecclesiale sia spesso la prima destinataria
del nostro dono, ma non si puo dimenticare che ogni comunita vive entro la piu vasta realta della
Chiesa particolare, la diocesi, di cui ¢ cellula viva e da cui ¢ garantita nella sua vitalita (cf. can.
1274, par. 3), e che ogni Chiesa particolare ¢ chiamata a esprimere fraterna solidarieta verso tutte le
altre Chiese, particolarmente quelle piu bisognose (ibidem), e a sostenere con il proprio apporto il
centro visibile della comunione cattolica, cioe il Papa e gli organismi di cui Egli si serve per il suo
servizio universale di carita (cf. can. 1271).

La Chiesa poi apprezza che la generosita dei fedeli si orienti liberamente anche nella direzione degli
istituti di vita consacrata, delle associazioni variamente configurate che hanno finalita di apostolato
o di animazione cristiana della societa, delle molteplici opere e istituzioni, antiche e nuove, fiorite
nel grande solco della carita cristiana; della promozione dell’arte e della cultura cristianamente
ispirate e della salvaguardia e valorizzazione del cospicuo patrimonio storico-artistico consegnatoci
dalle generazioni di fedeli che ci hanno preceduto.

Vogliamo sottolineare questa prospettiva. L’attenzione alla propria parrocchia, alla propria diocesi e
alle necessita del Papa per I’aiuto a tutta la Chiesa dovrebbe esser avvertita sempre piu da parte di
tutti 1 fedeli, singoli e associati, come criterio di verifica di un senso di Chiesa veramente formato.
La generosita e la liberta dei credenti sapra aprirsi anche ad altre destinazioni ecclesiali, ma nessuno
dovrebbe trascurare quelle realta - comunita parrocchiale, Chiesa particolare, Chiesa universale -
che lo identificano nell’ appartenenza ecclesiale originaria e che I’hanno generato ed educato alla
fede.



In questa prospettiva vogliamo ringraziare i religiosi e le religiose per 1’aiuto che gia offrono a
queste realta ecclesiali secondo le indicazioni del can. 640, che propone al loro impegno di carita e
poverta anche il sovvenire alle necessita della Chiesa con qualcosa dei propri beni. Nel contempo
confermiamo ai religiosi e alle religiose la nostra sollecitudine fraterna per le loro necessita e
ringraziamo con loro il Signore perché la generosita dei fedeli sa esprimersi concretamente come
stima per il loro carisma e attaccamento e sostegno alle loro opere.

14. c¢) 1l diverso valore delle forme di contributo alla Chiesa. C’¢ un ordine da promuovere anche
nelle forme concrete dell’apporto dei fedeli.

Stanno infatti per essere introdotte nel nostro Paese forme di agevolazione di tipo fiscale per il
sostegno economico alla Chiesa cattolica da parte dei cittadini, di cui meglio diremo in seguito:
deducibilita dalla base imponibile IRPEF, fino alla misura di due milioni, delle offerte per il
sostentamento del clero; possibilita di destinare alla Chiesa 1’8 per mille del gettito complessivo
dell’IRPEF annuale.

Ebbene, si dovra ricordare che I’apporto piu ricco di valore cristiano restera sempre quello che,
nascendo da una coscienza formata e da un cuore generoso, che non misura vantaggi e svantaggi, si
traduce in un sacrificio concreto non ripagato. Resta esemplare da questo punto di vista I’episodio
evangelico dell’obolo della vedova (cf. Mc 12,41 44): per lo sguardo ammirato di Gesu non conta
tanto la quantita dell’offerta, ma la disponibilita gratuita e totale da cui vengono i1 «due spiccioli»:
«In verita vi dico: questa vedova ha gettato nel tesoro piu di tutti gli altri. Perché tutti hanno dato
del loro superfluo, essa invece, nella sua poverta, vi ha messo tutto quello che aveva, tutto quanto
aveva per vivere». Del resto 1’esperienza secolare della Chiesa dice che proprio su queste offerte
«non agevolate» possono contare le comunita cristiane e s’appoggiano tante iniziative di bene, per
non dire la quasi totalita.

Seguono poi le offerte deducibili, perché a fronte del vantaggio della riduzione della base
imponibile IRPEF sta comunque un esborso personale, non completamente pareggiato dal
vantaggio fiscale.

La scelta relativa alla destinazione del’8 per mille del gettito IRPEF viene per ultima nella scala di
valore, perché non «costa nulla», anche se da essa derivera di fatto un apporto finanziario
considerevole, in quanto ¢ particolarmente adatta per coinvolgere anche il cittadino non praticante o
addirittura non credente, il quale apprezza I’opera della Chiesa in Italia e intende che la collettivita
nazionale la riconosca e la sostenga, assegnandole una quota, seppure modesta, del gettito fiscale.
15. d) Verifica e rinnovamento delle forme di partecipazione. L’apporto dei fedeli si deve esprimere
tenendo conto dell’evoluzione del contesto sociale ed economico in cui la chiesa concretamente
vive e nello stesso tempo dello sviluppo della coscienza della Chiesa medesima, rinnovata dai
grandi insegnamenti del Concilio.

Sono rispettabili, e per alcuni aspetti raccomandabili, le forme tradizionali di apporto, caratteristiche
delle diverse aree ecclesiali d’Italia. Ma occorre che i fedeli acquistino una piu precisa
consapevolezza delle odierne necessita della Chiesa e si facciano disponibili a sovvenirvi in forme
pitt moderne ed efficaci. Ci permettiamo qualche esemplificazione in proposito:

1 nell’attuale contesto e nelle prospettive prevedibili della societa italiana, la forma insieme piu agile
e piu sicura di apporto non ¢ quella affidata all’impulso emotivo ed episodico, ma quella del
contributo regolare e stabile per le diverse necessita ecclesiali, che dovrebbe essere concepito come
impegno di ciascuna famiglia cristiana e messo in qualche modo in bilancio nella programmazione
mensile o annuale della destinazione delle risorse familiari.

1 La convergenza su alcune finalita fondamentali e comuni, proposte dalla parrocchia, dalla diocesi
o dalla Santa Sede, ¢ praticamente piu utile del perseguimento di scopi personali 0 marginali, anche
perché esalta quell’ «xanonimato» della carita che ¢ espressione di autenticita evangelica.

1 Le norme di derivazione concordataria hanno attribuito la personalita civile all’ente diocesi e
all’ente parrocchia, riconoscendo cosi finalmente anche nell’ordinamento dello Stato I’identita e il
rilievo di queste realta fondamentali della vita e dell’organizzazione della Chiesa.



Cio comporta che diocesi e parrocchie possono essere come tali titolari di rapporti giuridici,
compresa la proprieta di beni economicamente redditizi. Sara bene segnalare tutto questo
all’attenzione dei fedeli, perché ¢ importante che tali enti possano contare su un minimo di
patrimonio stabile, non sostitutivo ma integrativo delle offerte e degli apporti ordinari ed usuali; va
quindi ricordato che la generosita e la sensibilita ecclesiale dei fedeli puo dare particolare attenzione
a detti enti attraverso la forma delle donazioni delle eredita e dei legati, fermo restando che diocesi e
parrocchie dovranno poi sapersi aprire a quelle istanze di solidarieta e di perequazione tra gli enti
della Chiesa, che abbiamo piu volte richiamato.

1 E bene evitare nella misura possibile di porre a carico dell’ente a cui si dona oneri e
condizionamenti, pur derivanti da apprezzabili intenzioni di devozione o di memoria, che siano
eccessivi e rendano praticamente difficile una moderna gestione delle risorse generosamente donate
alla Chiesa.

1 La dimensione gioiosa e «festiva» dell’esistenza cristiana ¢ un valore che non dev’essere negletto
e puo trovare legittima manifestazione nelle forme care alla tradizione pastorale e a una religiosita
popolare ben orientata; ma vale anche a questo proposito il richiamo alla semplicita e alla sobrieta,
che non tollera ostentazioni e sprechi offensivi delle attese dei poveri e delle necessita della Chiesa,
e invita a difendere la verita di quella dimensione, educando a coglierne il senso piu che
enfatizzandone i segni.

1 Occorre mettere ben in luce che I’apporto dei fedeli non si esaurisce nel conferimento di denaro o
di beni. Ci sono ancor oggi forme ulteriori e diverse di partecipazione, che hanno un valore spesso
pil prezioso: si pensi a talune forme di volontariato (dal campo pastorale a quello assistenziale fino
a quello della conservazione e valorizzazione dei beni culturali ecclesiastici locali),
all’assicurazione di consulenze e di perizie tecniche e amministrative, alla prestazione di alcuni
servizi (cura della chiesa e degli ambienti parrocchiali, assistenza domestica ai sacerdoti,
collaborazione negli uffici parrocchiali, ecc.).

Partecipazione

nell’amministrazione

16. I valori della corresponsabilita e della partecipazione devono essere vissuti non soltanto nel
momento del reperimento delle risorse necessarie alla vita della Chiesa ma anche in quello della
loro amministrazione.

Ferma restando la particolare responsabilita del vescovo e del parroco, tutti i fedeli, ma soprattutto i
laici, sono chiamati a mettere a disposizione la loro competenza e il loro senso ecclesiale
collaborando disinteressatamente ai diversi livelli dell’amministrazione ecclesiastica,
particolarmente negli organismi previsti dalla rinnovata legislazione canonica (consiglio diocesano
per gli affari economici, consigli parrocchiali per gli affari economici, consigli di amministrazione
dei diversi enti ecclesiastici, uffici amministrativi delle curie, ecc.) e aiutando le molteplici
iniziative di bene a svilupparsi in modo ordinato, coniugando la carita ardimentosa con la
competenza e la prudenza.

A tutte le comunita, poi, deve essere dato conto, secondo le norme stabilite, della gestione dei beni,
dei redditi, delle offerte, per rispetto alle persone e alle loro intenzioni, per garanzia di correttezza,
di trasparenza e di puntualita e per educare un autentico spirito di famiglia nelle stesse comunita
cristiane.

Competenza degli operatori, trasparenza delle gestioni, ecclesialita di stile e di metodo,
coinvolgimento costante di tutta la comunita: sono questi i criteri, e nello stesso tempo le garanzie,
di un’amministrazione davvero ecclesiale.

17. Ma che cosa comporta tutto questo in concreto? Non possiamo qui entrare nel merito dei singoli
capitoli di una buona amministrazione ecclesiastica. La nostra Conferenza Episcopale sta
preparando una «Istruzione» in materia, e in quella sede verranno date indicazioni piu articolate e
precise. Ci sia permesso tuttavia di ricordare sin d’ora alcuni aspetti che giudichiamo importanti:

I la tradizione della Chiesa conosce, soprattutto in Italia, una varia molteplicita di enti, di istituzioni,
di iniziative, che diventano punto di riferimento della generosita dei fedeli; ¢ una pluralita



giustificata dalla diversita dei fini specifici che si perseguono, dalla varieta dei soggetti ecclesiali
che ne sono animatori e responsabili, dalla complessita delle vicende storiche che ne sono
all’origine, dalla liberta e imprevedibilita degli impulsi della carita apostolica e pastorale suscitata
dallo Spirito Santo.

Questa pluralita ¢, di per sé€, un valore e deve diventare una ricchezza di possibilita per la missione
della Chiesa, che ¢ il mistero dell’unita dei diversi; ma proprio per questo dev’essere vissuta nel
quadro della comunione, in special modo nell’unita della Chiesa particolare o diocesi, di cui il
vescovo ¢ segno e fondamento visibile.

1 La normativa canonica generale e particolare vale per tutti gli enti, le istituzioni e le iniziative, nel
rispetto dell’identita di ciascuna; la sua osservanza ¢ condizione di chiarezza, di trasparenza, di
ordinata collaborazione, di credibilita dell’immagine complessiva della Chiesa anche riguardo a
«quelli di fuori» (cf. T Cor 14,23-24). E una disciplina che va lentamente precisandosi anche in sede
diocesana attraverso i sinodi e le disposizioni vescovili, frutto di consultazione e di collaborazione
di fedeli competenti e prudenti: € importante che essa sia conosciuta e rispettata, e che gli organismi
delle curie diocesane ne favoriscano la comprensione e ne aiutino 1’applicazione in collaborazione
con 1 consigli diocesani e parrocchiali e con 1 responsabili dei diversi enti.

1 Segno concreto e non equivocabile di disponibilita alla comunione e alla solidarieta ecclesiali, ¢ la
prontezza da parte di tutte le istituzioni e iniziative a concorrere spontaneamente alle eventuali
forme di solidarieta e di perequazione proposte dalla diocesi, in particolar modo in vista della
costituzione del «fondo comune» previsto dal can. 1274, par. 3, attraverso il quale il vescovo possa
provvedere alle necessita molteplici della diocesi e I’aiuto alle diocesi meno fortunate. Segno non
meno concreto - € giusto ricordarlo - € il puntuale versamento da parte degli enti ecclesiastici dei
tributi che il vescovo ¢ abilitato a imporre per le necessita generali della Chiesa.

1 E importante che le finalita originarie e costitutive degli enti ecclesiastici, anche sotto il profilo
dell’amministrazione e della destinazione delle risorse economiche, siano fedelmente mantenute e
sviluppate, secondo gli indirizzi della Chiesa; a meno che la Chiesa stessa riconosca gli estremi per
la soppressione o la trasformazione degli enti medesimi.

Questa esigenza assume in Italia un particolare rilievo, proprio per la secolare tradizione da cui non
pochi enti provengono. Particolarmente per quanto concerne le confraternite, non mancano casi di
dolorosa deviazione dalla figura e dalle finalita proprie di queste singolari forme di iniziativa
apostolica dei fedeli, e tentativi di sottrazione, qualche volta ostinata, alla vigilanza e agli indirizzi
del vescovo, anche in relazione alla gestione dei patrimoni e delle risorse. La revisione del
Concordato offre anche in questo campo la possibilita di chiarire e di razionalizzare le situazioni
esistenti, spesso precarie. La natura ecclesiale di queste realta richiede che non si perda questa
occasione al fine di ricomporre pienamente 1’orizzonte dei valori di spiritualita, di apostolato e di
carita nel quale soltanto le confraternite trovano il loro significato e possono offrire alla Chiesa il
loro apporto prezioso.

Educazione

alla partecipazione

18. Quello del reperimento e dell’amministrazione delle risorse economiche non € un aspetto isolato
nel pit vasto quadro ecclesiale; anche nella Chiesa ogni profilo dell’esperienza comunitaria ¢
intrecciato strettamente a tutti gli altri.

Se la comunita cristiana € convinta e operosa e se vive intelligentemente le sue responsabilita
educative, anche il problema delle risorse trova appropriata soluzione.

Il primo modo di educare a dare ¢ quello di offrire ai fedeli e, pit largamente, alla gente I’'immagine
di comunita cristiane che siano veramente se stesse. [ vescovi italiani ’hanno insistentemente
affermato in questi anni post conciliari, anche con indirizzi pastorali comuni, che intrecciano
costantemente i grandi temi dell’evangelizzazione, della comunione, della ministerialita ecclesiale,
della carita, dell’impegno missionario, della promozione umana. E urgente far crescere comuniti
che siano vere famiglie di credenti, che non si limitino alle dimensioni rituali, al supporto alla
religiosita tradizionale, alla coltivazione delle memorie locali, ma siano centri vivi di catechesi, di



iniziative caritative, di missionarieta in mezzo alla gente, di animazione culturale e sociale nello
spirito del Vangelo. La gente impara a dare volentieri alla Chiesa quando vede che essa crede alla
Parola che predica, ha la passione per il servizio operoso, mostra genialita creativa per rispondere ai
bisogni di tutti, ma specialmente dei ragazzi e dei giovani, dei malati e dei sofferenti, degli antichi e
nuovi poveri, di quanti si dedicano senza risparmio a Dio e ai fratelli nella vita consacrata, nel
ministero pastorale, nell’impegno missionario secondo gli orizzonti della mondialita.

Ma c’¢ anche un’educazione specifica, che deve essere promossa mediante un’intelligente catechesi
fin dalle prime esperienze di vita ecclesiale. Occorre far comprendere le ragioni teologiche, fondate
sul battesimo, sulla cresima e sull’Eucaristia che motivano la partecipazione economica nella
Chiesa; illustrarne le varie necessita pastorali e missionarie; proporre la grandezza e la gioia del
dare, dell’essere protagonisti - come singoli e come famiglia cristiana partecipanti attivamente alla
liturgia domenicale - della vita e degli sforzi pastorali della propria comunita e della Chiesa intera,
sia pur con poveri mezzi; superare mentalita e tradizioni di passiva e comoda dipendenza, o
addirittura di pretesa, dalle superiori istanze ecclesiastiche o dallo Stato.

I fedeli devono anche essere aiutati a comprendere che una sufficiente autonomia economica delle
comunita in cui si esprime la loro appartenenza ecclesiale - la diocesi non meno della parrocchia - &
condizione necessaria per permettere alla Chiesa di disporre delle risorse complessive in favore di
tutte le finalita che urgono e stimolano la sua sollecitudine universale; senza dimenticare che questa
autonomia rappresenta anche una concreta garanzia di liberta per I’annuncio coraggioso e la
testimonianza provocante del Vangelo di fronte alle istituzioni politiche e ai possibili
condizionamenti di forze culturali e sociali ricche di mezzi e capaci di crescente pressione
sull’opinione pubblica e sul costume.

Partecipazione

al sostentamento del clero

19. Fin dalle sue origini, la Chiesa ha avvertito la necessita di provvedere al sostentamento di coloro
che Gesu ha chiamato gli «operai» del Vangelo (cf. Mt 10,10). Infatti, come 1’apostolo Paolo
ricorda con chiarezza, «il Signore ha disposto che quelli che annunziano il Vangelo vivano del
Vangelo» (1 Cor 9,14). Questa parola impegna oggi la Chiesa in Italia a provvedere in particolare ai
vescovi e ai sacerdoti secolari o religiosi che svolgono il loro ministero a servizio delle diocesi, in
attesa che si definiscano in modo piu chiaro ed omogeneo la figura e il servizio dei diaconi
permanenti e la collaborazione pastorale a tempo pieno delle religiose.

Si tratta di assicurare agli odierni «operai del Vangelo», come vuole la legge della Chiesa, «una
remunerazione adeguata alla loro condizione, tenendo presente sia la natura dell’ufficio che
svolgono, sia le circostanze di luogo e di tempo, perché con essa possano provvedere alle necessita
della propria vita e alla giusta retribuzione di chi € a loro servizio. Cosi pure occorre fare in modo
che essi usufruiscano della previdenza sociale, con la quale sia possibile provvedere
convenientemente alle loro necessita in caso di malattia, di invalidita o di vecchiaia» (can. 281,
parr. L e 2).

Non ¢ questo certamente né 1’unico né il principale problema per la Chiesa. Esso pero riveste una
concreta e permanente importanza, sia per quella esigenza di «contraccambio» dovuto a chi
«semina in noi cose spirituali» (I Cor 9,11) «affaticandosi nella predicazione e nell’insegnamento»
(1Tm 5,17-18), che ¢ iscritta nella logica della comunione ecclesiale, sia per mettere in grado ogni
vescovo e prete di dedicarsi con liberta evangelica al molteplice esercizio di un ministero pastorale
che si fa sempre pill impegnativo e faticoso, anche per la crescita dell’eta media e la diminuzione
numerica dei sacerdoti.

Si aggiunga che proprio nella materia del sostentamento del clero la recente revisione del
Concordato ha introdotto indirizzi di radicale rinnovamento, rispetto agli equilibri sin qui garantiti
dal sistema beneficiale-congruale.

20. Le nuove prospettive che si aprono e gli impegni cui siamo chiamati possono essere cosi
sinteticamente indicati all’attenzione responsabile di tutti:



1 Spetta anzitutto alla comunita parrocchiale o all’ente ecclesiastico presso il quale il sacerdote
svolge il ministero provvedere al sostentamento di questi, tenendo ovviamente conto anche degli
eventuali stipendi che il prete riceve quando il suo servizio ha rilievo civile e di parte delle pensioni
che avesse maturato nell’esercizio di un’attivita ministeriale.

1 Se la comunita o I’ente non ¢ in grado di provvedere completamente, secondo i criteri e le misure
stabiliti dalla CEI e periodicamente aggiornati, interviene 1’Istituto diocesano per il sostentamento
del clero, impegnando i redditi dei beni gia appartenenti ai benefici che direttamente amministra.

1 Se neppure con I’intervento dell'Istituto si riesce ad assicurare al sacerdote quanto dovutogli, si fa
ricorso, tramite 1’ Istituto centrale per il sostentamento del clero, all’apporto derivante dalle due
forme di sostegno agevolato alla Chiesa introdotte con la revisione del Concordato: le offerte
deducibili fatte in favore del medesimo Istituto centrale e una parte, determinata dalla CEI, della
quota assegnata dai cittadini contribuenti alla Chiesa cattolica sull’8 per mille del gettito
complessivo IRPEF.

Come si vede, il nuovo sistema cerca di comporre ordinatamente la primaria responsabilita della
comunita cristiana verso coloro che la servono e la presiedono, la valorizzazione del patrimonio ex-
beneficiale secondo i suoi fini originari e costitutivi, € il libero apporto dei cittadini, non soltanto
praticanti o credenti, agevolato dallo Stato.

Tutto questo si muove in una linea di solidarieta e di perequazione tra le comunita cristiane e tra gli
stessi sacerdoti: a chi maggiormente puo ¢ chiesto di dare di piu, onde permettere di intervenire in
favore di chi pud meno e cosi «fare uguaglianza» (2Cor 8,13). Non possiamo in questa sede
dilungarci oltre nella descrizione del nuovo sistema. Ci preme piuttosto dire una parola franca e
serena ai nostri preti, € a noi vescovi con loro, e a tutti voi fedeli.

a) Una parola ai preti e ai vescovi

21. Il diritto di «vivere del Vangelo» ci ¢ assicurato dalla Chiesa, fedele alla parola del Signore. Ma
esso trova significato autentico e garanzia concreta soltanto nel quadro dei valori evangelici vissuti.
Per sperimentare quaggiu la verita del «centuplo» promessoci occorre «lasciare tutto» davvero (cf.
Mc 10,28 31), comprese le ansieta sfiduciate e la ricerca di sicurezze per vie che non sono
evangeliche.

Si, il Signore 1’ha promesso: a chi si spende senza riserve per I’annuncio del Vangelo non manchera
quel «pane quotidiano» che egli ci ha insegnato a domandare al Padre (cf. Mt 6,11), e anche piu; il
suo Spirito sapra sempre suscitare nel cuore dei credenti la coscienza convinta e gioiosa di dover
concorrere, anche attraverso la trama della solidarieta interecclesiale, a far si che 1 continuatori del
servizio apostolico, nutrendosi oggi di quel pane, possano ancora domani dedicarsi totalmente
all’annuncio della salvezza e al servizio della gente. E questione di fede nella parola di Gesi e di
fiducia nella forza educatrice del nostro ministero! Del resto, anche 1’esperienza da sempre lo
conferma: dalle mani dei preti convinti, generosi, distaccati, non cessa di passare il flusso della
carita dei fedeli, che basta per loro e giova a tanti altri; mentre nelle mani dei preti sfiduciati,
preoccupati della sicurezza e per cio attaccati al denaro, quel flusso spesso inaridisce.

E in questo orizzonte di liberta e di fierezza apostolica che sapremo trovare lo stile giusto nel vivere
il rapporto con le nostre comunita anche in questa delicata materia. Avremo il coraggio di chiedere
ai fedeli con franchezza evangelica, ma soprattutto la sapienza di educare con la testimonianza della
nostra vita, prima che con le parole e le disposizioni della Chiesa, senza alterare 1’ordine dei valori
che sono in gioco: «Non vi saro di peso, perché non cerco 1 vostri beni ma voi. Infatti non spetta ai
figli mettere da parte per i genitori, ma ai genitori per i figli. Per conto mio mi prodighero
volentieri, anzi consumerd me stesso per le vostre anime. Se 10 vi amo piu intensamente, dovrei
essere riamato di meno?» (2Cor 12,14-15).

Che se anche avvenisse di sperimentare momenti di difficolta economica personale o comune,
riscopriremo la gioia e la fierezza di condividere piu profondamente la vita e le vicende delle nostre
comunita nella buona e nella cattiva sorte, avendo liberamente accettato la precarieta di questa
evangelica dipendenza dagli altri fratelli di fede come caratteristica peculiare, anzi in un certo senso
come elemento identificante, della nostra poverta di preti secolari, secondo quanto ci ha insegnato



I’ Apostolo: «<Ho imparato a bastare a me stesso in ogni occasione; ho imparato ad essere povero e
ho imparato ad essere ricco: sono iniziato a tutto, in ogni maniera: alla sazieta e alla fame,
all’abbondanza e all’indigenza. Tutto posso in colui che mi da forza» (Fil 4,11-13). In questa
prospettiva va inserito anche il problema, talvolta angustiante, della nostra vecchiaia. Dovremo
certamente educare le nostre comunita a saperci accogliere, o in ogni modo a provvedere per noi,
anche quando le nostre forze verranno meno: pronti pero a dare I’esempio di una solidarieta fraterna
tra noi, che preordina con liberi apporti forme diocesane di sostegno, di assistenza e di accoglienza
per chi ¢ provato dalla malattia o impedito dall’eta, come gia lodevolmente avviene in diverse
diocesi, e ad accettare anche i sacrifici propri di una condizione che non sempre potra essere pari
alla grandezza del servizio che abbiamo esercitato, non dimenticando che tanti anziani si trovano
oggi in angustie ancor piu gravi delle nostre.

22. Ci si lasci ricordare, poi, che anche per noi deve valere quella correttezza e quella trasparenza
che vorremmo fossero sempre di piu tratti caratteristici di un’amministrazione ecclesiastica
credibile. Vi sono aspetti di grande importanza nella gestione personale dei beni di cui disponiamo,
che sono da riconsiderare con convinzione e con chiarezza.

Non dispiaccia se ne richiamiamo alcuni, in linea con il Concilio e con il codice di diritto canonico:
1 «Mossi dallo Spirito del Signore, che unse il Salvatore e lo mando ad evangelizzare i poveri, i
preti, come pure 1 vescovi, evitino tutto cid che puo allontanare i poveri, e piu ancora degli altri
discepoli di Cristo vedano di eliminare dalle proprie cose ogni ombra di vanita» (PO. I 7e; cf. anche
can. 282, par I).

1 I preti, «dato che il Signore ¢ loro “parte di eredita” (Nm 18,20), debbono usare dei beni temporali
solo per quei fini ai quali tali beni possono essere destinati secondo la dottrina di Cristo Signore e
gli ordinamenti della Chiesa. Quanto ai beni ecclesiastici propriamente detti devono amministrarli,
come esige la natura stessa di tali cose, a norma delle leggi ecclesiastiche (...) Quanto poi ai beni
loro assicurati in occasione dell’esercizio di qualche ufficio ecclesiastico, i preti, come pure i
vescovi (...), devono impiegarli anzitutto per il proprio onesto sostentamento e per 1’assolvimento
dei doveri del proprio stato; cid che eventualmente rimane vogliano destinarlo per il bene della
chiesa e per le opere di carita» (PO. 1 7c; cf. anche can. 282, par. 2).

1 I preti «non trattino dunque 1’ufficio ecclesiastico come occasione di guadagno, né impieghino il
reddito che ne deriva per aumentare le sostanze della propria famiglia» e quindi, «senza affezionarsi
in alcun modo alle ricchezze, debbono evitare sempre ogni bramosia e astenersi accuratamente da
qualsiasi tipo di commercio” (PO I 7c: cf. anche cann. 285 e 1392).

1 In questo contesto deve essere richiamato con forza il dovere di ciascun prete e di ciascun
vescovo, tante volte ribadito dai sinodi diocesani, di fare testamento, depositandone copia presso la
curia diocesana o persona fidata, evitando cosi che i beni derivanti dal ministero, cio¢ dalla Chiesa,
finiscano ai parenti per successione di legge; e di formulare le proprie volonta in coerenza con 1
valori sopra ricordati disponendo in favore della Chiesa dei beni di origine ministeriale e non
temendo di «restituire» alla Chiesa stessa I’incommensurabile ricchezza spirituale da essa ricevuta
anche destinandole i propri beni personali. Non si dimentichi, del resto, che il gia citato can. 222,
che stabilisce per tutti 1 «fedeli» il dovere di sovvenire alle necessita della Chiesa e di soccorrere 1
poveri con i propri redditi, vale anche per vescovi e preti, i quali, prima che «ministri» sono
«battezzati».

1 Ma soprattutto va messa in piena luce nella coscienza sacerdotale quella pagina appassionata del
Concilio, nella quale siamo «invitati ad abbracciare la poverta volontaria, con cui possiamo
conformarci a Cristo in modo piu evidente ed essere in grado di svolgere con maggior prontezza il
sacro ministero. Cristo infatti da ricco che era ¢ diventato povero per noi, perché la sua poverta ci
facesse ricchi; e gli apostoli, dal canto loro, hanno testimoniato con I’esempio personale che il dono
di Dio, che ¢ gratuito, dev’essere trasmesso gratuitamente, sapendo vivere nell’abbondanza e
nell’indigenza» (PO. 1 7d; cf. 2 Cor 8,9; At 8,18-25; Fil 4,12).

b) Una parola ai fedeli



23. La responsabilita di provvedere ai vostri vescovi e ai vostri preti torna sempre piu ad essere
impegno e onore vostro, come alle origini della Chiesa.

Sappiamo di poter confidare sul vostro senso di responsabilita, educato dalla fede e dall’affetto che
nutrite verso di noi. Vale ancora una volta la legge dello «scambio evangelico»: «Chi viene istruito
nella dottrina faccia parte di quanto possiede a chi lo istruisce» (Gal 6,6).

Vescovi e preti, siamo per voi. Se talvolta la nostra povera umanita vela lo splendore della Parola
che vi annunciamo e la nostra incerta carita non riesce a pareggiare I’impeto dell’amore di Cristo
che ci manda a vostro servizio, la nostra vita ¢ stata pero interamente e liberamente a voi consacrata
nel suo Nome e ogni giorno la vorremmo gioiosamente consumare condividendo le vostre fatiche e
sostenendo le vostre speranze.

Osiamo percio chiedervi di «aprire con noi un conto di dare e avere» nella logica paradossale del
Vangelo, come fecero quelli di Filippi con I’apostolo Paolo prendendo concretamente parte alle sue
tribolazioni mediante il sostegno economico (Fil 4,14-15); sapendo che «non ¢ pero il vostro dono
che ricerchiamo, ma il frutto che ridonda a vostro vantaggio» (Fil 4,17). Anche per voi, infatti,
questa rinnovata forma di comunione fraterna con i vostri pastori puo diventare esperienza
spiritualmente arricchente: i vostri doni «sono un profumo di soave odore, un sacrificio accetto e
gradito a Dio»; e Dio «a sua volta colmera ogni vostro bisogno secondo la sua ricchezza con
magnificenza in Cristo Gesu» (Fil 4,18-19).

Cosi potremo anche render vero 1’augurio che il Papa Giovanni Paolo II esprimeva al Presidente
della nostra Conferenza Episcopale il 5 agosto 1985, dopo I’entrata in vigore della riforma
concordataria: «Il nuovo sistema (di sostentamento del clero) contribuisca a rendere piu viva la
coscienza dei sacerdoti e dei fedeli di appartenersi gli uni agli altri, e di essere tutti, ciascuno in
conformita al proprio stato e secondo le proprie capacita, responsabili della vita e dell’azione della
Chiesa» (Notiziario della CEI n. 12, agosto 1985 p. 397).

La partecipazione dei fedeli anche al sostegno economico, segno e frutto di una consapevole
corresponsabilita ecclesiale, concorrera cosi a far crescere - ed ¢ la cosa che importa - la grazia e
I’esperienza della comunione.

24. Anche qui non possiamo dilungarci in precisazioni concrete € in disposizioni amministrative,
che saranno via via presentate all’attenzione dei fedeli.

Ci sia permesso, tuttavia, di far cenno almeno a un aspetto il cui rilievo non vorremmo fosse
oscurato dall’organico dispiegarsi del nuovo sistema di sostentamento del clero. Si tratta dell’ offerta
che accompagna la richiesta di celebrazione della Santa Messa e di «applicazione» del suo frutto
secondo una speciale intenzione cara all’offerente.

La rinnovata disciplina della Chiesa raccomanda vivamente ai sacerdoti di celebrare la Messa per le
intenzioni dei fedeli, soprattutto dei piu poveri, anche senza ricevere alcuna offerta (cf. can. 945,
par. 2); nello stesso tempo pero ricorda che «i fedeli che danno I’ offerta perché la Messa venga
celebrata secondo la loro intenzione contribuiscono al bene della Chiesa e mediante tale apporto
partecipano alla sua sollecitudine per il sostentamento dei ministri e il sostegno delle sue opere»
(can. 946).

Si tratta di una forma discreta e delicata di partecipazione alle necessita dei sacerdoti, spesso
animata dalla riconoscenza e dall’amicizia verso un prete cui si ¢ spiritualmente debitori o dalla
stima per la sua pieta e per il suo zelo pastorale. In continuita con una lunga tradizione ecclesiale,
tale forma merita di essere coltivata, motivandola correttamente ed evitando assolutamente anche la
sola apparenza di contrattazione o di commercio (cf. can. 947).

Conclusione

25. Al termine di queste riflessioni e indicazioni, ci viene spontaneo di ritornare alla possibile
obiezione dalla quale eravamo partiti: € stato il nostro un discorso da vescovi o invece questo
documento ¢ il segno di una nostra troppo interessata considerazione delle difficolta dell’oggi e dei
rischi del domani che cerca di ammantarsi di parvenze teologiche e di motivazioni pastorali?



La riflessione condotta insieme nell’ Assemblea Generale di Collevalenza, preparando con impegno
il documento, ci ha serenamente convinti che anche nel proporvi queste cose stiamo edificando la
Chiesa di Gesu.

Sappiamo bene che la Chiesa non ¢ I’esito di una nostra capacita di intrapresa né tantomeno puo
somigliare a un’azienda da gestire con razionalita efficientistica. Essa ¢ dono del Padre, ¢
comunione in Cristo di persone vive, ¢ miracolo continuamente suscitato dalla potenza dello
Spirito. Mandata ad annunciare 1’amore misericordioso di Dio per il mondo, essa non si puo
identificare e valutare secondo i criteri dell’imponenza dei mezzi di cui dispone e della qualita delle
risorse umane che sa implicare. E pero siamo anche convinti che, se ¢ vero che non sono i mezzi a
fare la Chiesa, ¢ altrettanto vero che una Chiesa che cresce sotto 1’azione dello Spirito del Risorto
investe della novita cristiana anche la realta delle risorse umane e materiali, fino alla dimensione
economica.

Quando ci si sforza veramente di «essere di Cristo», tutto diventa «nostro», anche il mondo e le sue
possibilita (cf. I Cor 3,21-23); il mondo, le cose, i soldi non sono piu per i credenti né suggestioni
ingannatrici né forze oscure che incutono paura. Se ne pud ormai usare in liberta, mettendole a
servizio di quello che conta: la piu ampia diffusione della Parola che salva e la prassi della
solidarieta fraterna che anticipa in qualche modo «la nuova terra» (2Pt 3,13).

Vorremmo dunque che le nostre riflessioni e indicazioni fossero accolte cosi: come un invito
fiducioso a portare fin nella concretezza delle cose la logica e le esigenze della comunione, grazie
alla liberta per la quale Cristo ci ha riscattati e nella quale il suo Spirito ci sostiene, per far si che,
coniugando con intelligenza di fede la sobria semplicita e I’avvedutezza evangelica domandate agli
amministratori delle cose di Dio (cf. Mt 24,47; 1 Pt 4,7-10), la Chiesa apra sempre piu la strada alla
Parola della salvezza, che vuol raggiungere ogni uomo e ogni donna anche in questa nostra
complessa e distratta societa.

E in questa prospettiva e con questo spirito che abbiamo osato con franchezza «parlare di soldi» con
voi e che, concludendo, affidiamo alla vostra sensibilita cristiana e alla vostra provata generosita
I’esortazione dell’apostolo: «Ciascuno dia secondo quanto ha deciso nel suo cuore, non con
tristezza né per forza, perché Dio ama chi dona con gioia» (2Cor 9,7).

Roma, 14 novembre 1988

Appendice al documento

dell’Episcopato Italiano

«Sovvenire alle necessita della Chiesa.

Corresponsabilita e partecipazione dei fedeli»

I. Nel testo del documento si ¢ fatto cenno a due nuove forme di sostegno alla Chiesa cattolica
introdotte dagli Accordi di revisione del Concordato, attraverso le quali si esprimeranno il concorso
dello Stato democratico sociale e la libera scelta dei cittadini.

La scelta fatta ¢ profondamente innovativa; ¢ bene quindi, mentre si va preparando un’opportuna
opera di informazione in merito, tratteggiare fin d’ora le linee fondamentali delle due forme
richiamate. Si tratta di questo:

1. Deducibilita dalla base imponibile IRPEF, fino alla misura di due milioni, delle offerte
indirizzate da persone fisiche all’Istituto centrale per il sostentamento del clero.

Questo primo canale di finanziamento agevolato alla Chiesa cattolica si aprira il 1° gennaio 1989,
come previsto dall’art.46 della legge 20 maggio 1985, n.222 (G.U. Supplemento ordinario del 3
giugno 1985) e dall’art. 10, comma primo, lett. t del Testo Unico delle imposte sui redditi (D.P.R.
22 dicembre 1986, n. 917).

Sono ammesse a deduzione fiscale, fino all’importo di due milioni annui, le erogazioni liberali fatte
dalle persone fisiche a favore dell'Istituto centrale per il sostentamento del clero della Chiesa
cattolica.

Le offerte fatte nel corso del 1989 potranno esser portate in deduzione nella dichiarazione dei
redditi 1989 che dovra essere presentata entro il 31 maggio 1990. E cosi di seguito negli anni
successivi.



Le modalita secondo le quali tali offerte potranno essere operate, in una o piu soluzioni, ai fini della
loro deducibilita saranno determinate quanto prima con decreto del Ministero delle Finanze.
L’importo delle offerte sopra indicate verra esclusivamente destinato dall'Istituto centrale in favore
del sostentamento del clero che opera in servizio delle diocesi italiane, mediante interventi ripartiti
tra i singoli Istituti diocesani, che mettano questi in grado di integrare la remunerazione di quei
sacerdoti della diocesi ai quali non puo essere completamente assicurata la misura loro spettante da
parte degli enti presso i quali essi operano.

2. Facolta di determinare liberamente da parte dei cittadini contribuenti la destinazione della quota
dell’8 per mille del gettito complessivo annuo dell’IRPEF a scopi di carattere religioso a diretta
gestione della Chiesa cattolica.

Questo secondo canale di finanziamento agevolato alla Chiesa cattolica si aprira con il 1° gennaio
1990, ai sensi dell’art.47, comma secondo, della legge 20 maggio 1985, n. 222. Nella dichiarazione
dei diritti delle persone fisiche relativa all’anno 1990, da presentare entro il 31 maggio 1991, i
cittadini potranno liberamente operare una scelta: 1’8 per mille del gettito complessivo dell’IRPEF
per ’anno 1990 potra essere da loro destinato o a scopi di interesse sociale o di carattere umanitario
a diretta gestione statale oppure a scopi di carattere religioso a diretta gestione della Chiesa cattolica
(anch’essi pero di grande valore umano e sociale). E cosi di seguito negli anni successivi.

I modelli 740,101, e 201 saranno all’'uopo muniti di spazi aggiuntivi appositamente riservati
all’espressione di tale scelta.

La quota dell’8 per mille sara calcolata non sull’imposta dovuta dalle singole persone, ma sul gettito
complessivo IRPEF; in pratica, verranno contate le scelte espresse per ’una e per 1’altra
destinazione e I’importo corrispondente all’8 per mille del gettito complessivo verra ripartito tra lo
Stato e la Chiesa cattolica nella proporzione della scelta medesima.

La scelta in favore della Chiesa cattolica comporta:

1 che la quota dell’8 per mille del gettito complessivo IRPEF ad essa destinata dallo Stato sara
devoluta alla Conferenza Episcopale Italiana;

I che questa sara tenuta a ripartire tale quota in vista del perseguimento di tre specifiche finalita:
esigenze di culto della popolazione (costruzione di nuove chiese, conservazione o restauro degli
edifici di culto e delle strutture pastorali, sostegno all’attivita evangelizzatrice, ecc.), interventi
caritativi a favore della collettivita nazionale o di Paesi del Terzo Mondo, sostentamento del clero
cattolico nella misura in cui non vi si sia potuto provvedere attraverso le altre vie.

Tale ripartizione sara stabilita per ciascun anno dall’ Assemblea generale dei Vescovi italiani,
tenendo opportunamente conto, tra 1’altro, delle situazioni e delle necessita delle singole diocesi, e
ne sara dato annualmente pubblico rendiconto.

2. E bene a questo punto ricordare, per connessione, che nell’ordinamento italiano sono gia in atto
altre possibilita di deduzione fiscale di offerte fatte in favore di enti anche ecclesiastici, previste non
dal Concordato ma da leggi dello Stato. Indichiamo di seguito le due principali:

a) I titolari di reddito di impresa, siano persone fisiche o persone giuridiche, possono dedurre dalla
base imponibile rispettivamente dell’IRPEF o dell’IRPEG le offerte fatte a favore di persone
giuridiche che perseguono esclusivamente finalita di educazione, istruzione, ricreazione, assistenza
sociale e sanitaria, culto, fino ad un massimo del 2 per cento del loro reddito (art. 65, comma
secondo, del D.P.R. 22 dicembre 1986, n. 917).

Questa possibilita di deduzione vale quindi anche per le offerte fatte in favore di enti ecclesiastici
civilmente riconosciuti (diocesi, parrocchia, seminario, istituti per il sostentamento del clero, opere
o fondazioni ecclesiastiche, istituti religiosi, ecc.), poiché questi perseguono per natura loro finalita
di religione e di culto.

b) Le persone fisiche e le persone giuridiche possono dedurre dal reddito imponibile i contributi, le
donazioni e le oblazioni erogate in favore di organizzazioni non governative che operano nel campo
della cooperazione con 1 Paesi in via di sviluppo, riconosciute idonee dal Ministero degli Affari



Esteri, fino alla misura del 2 per cento di detto reddito (artt.28 e 30 della legge 26 febbraio 1987,
n.49).

Tra queste organizzazioni non governative riconosciute idonee vi € la «Caritas Italiana»; avente
sede in Roma, via F. Baldelli, n.41, che & anche ente ecclesiastico civilmente riconosciuto.

Si ricordi, inoltre, che queste due possibilita di deduzione sono cumulabili con quelle di derivazione
concordataria. Le persone fisiche, dunque, possono portare in deduzione le offerte a favore
dell’l.C.S.C. e quelle (fino al 2% del reddito) erogate con riferimento alla legge n.49 del 1987; se
pot sono titolari di reddito di impresa possono portare in deduzione anche le offerte (per un ulteriore
2%) effettuate a favore di enti con finalita religiose e di culto. Le persone giuridiche, infine,
possono cumulare quest’ultima possibilita con quella prevista dalla legge n. 49 del 1987.

3. Abbiamo gia brevemente richiamato nel testo del documento il significato etico-culturale e il
valore democratico di queste disposizioni di legge, attraverso le quali i cittadini possono concorrere
al sostegno economico della Chiesa o con risorse proprie, avendone un parziale vantaggio fiscale,
oppure decidendo liberamente la destinazione di una modesta quota del gettito fiscale complessivo
che perviene annualmente allo Stato.

Vogliamo qui sottolineare I’ atteggiamento di liberta e di coraggio con cui la Chiesa in Italia vive
questo momento di trasformazione e di sviluppo: la Chiesa ha rinunciato alle precedenti forme di
finanziamento diretto da parte dello Stato e ha consapevolmente assunto il rischio dell’affidamento,
sotto questo profilo, alle libere scelte dei cittadini, rese possibili o agevolate dallo Stato.

Anche questo gesto si inserisce in quello stile di sobrieta e in quella confidenza nella forza del
messaggio cristiano, che abbiamo richiamato, ed esprime in forma moderna quello spirito di
poverta, che deve essere «la gloria e la testimonianza della Chiesa di Cristo» (GS 88a).

Ma proprio perché le libere scelte dei cittadini, e anzitutto di quelli tra loro che sono anche fedeli,
possano consapevolmente esprimersi ¢ importante sviluppare un’azione di corretta e motivata
informazione circa le possibilita di apporto alla Chiesa che sono state sopra indicate.

La Conferenza Episcopale Italiana, in spirito di servizio a tutte le diocesi, sta studiando e
programmando alcune linee promozionali sia per animare le comunita cristiane sia per informare la
pil vasta opinione pubblica; esse saranno da tradurre in atto attraverso un’attiva collaborazione
soprattutto con le diocesi e con le parrocchie, con le diverse realta associative e le organizzazioni
espressive del mondo cattolico, con gli strumenti della comunicazione sociale di ispirazione
cristiana.

Di tutto questo sara data via via opportuna notizia.

Nutriamo il desiderio e la speranza che gli elementi essenziali di queste nuove prospettive possano
giungere a tutti i fedeli e che, attraverso fedeli consapevoli e convinti, queste informazioni,
implicanti a loro modo anche una dimensione evangelizzatrice, possano raggiungere tante altre
persone che guardano o potrebbero guardare con stima e con simpatia alla Chiesa che ¢ in Italia,
alle sue opere e alle sue necessita.

INDICE

Prefazione  pagina 3

Parte prima: Chiesa e denaro

Chiesa, cultura e beni materiali di Alessandro Plotti 8
Chiesa e denaro. Un rapporto difficile? di Giuliano Agrestil2



Il denaro? Solo un mezzo e non un fine di Attilio Nicora 16
Solo i ricchi non parlano mai di denaro di Giacomo Biffi 19
Sostegno economico e poverta della Chiesa di Felice Cece 22
Organizzazione: strumento per I’impegno pastorale di Enzio D’ Antonio 24

Parte Seconda: Educare al Sovvenire

I valori ecclesiali e civili di una riforma di Attilio Nicora 38

Sostegno economico alla Chiesa: la “Rivoluzione” del 1984 di Camillo Ruini
Catechesi e sostegno economico di Dionigi Tettamanzi 49

Talenti e sapienza di Renato Corti 58

La logica dei pani e dei pesci di Salvatore Pappalardo 59

Parte TERZA: Gli incarichi diocesani e il coinvolgimento

La figura e il ruolo dell’incaricato diocesano di Attilio Nicora 62

Il ministero dell’incaricato diocesano di Attilio Nicora ~ 72

L’essere piu dell’avere di Francesco Cuccarese 77

Corresponsabilita e partecipazione dei fedeli di Ottorino Pietro Alberti 79
Coinvolgere per crescere: 1 valori e le azioni 82

della corresponsabilita di Alberto Ablondi

Spiritualita e uso del denaro di Pier Giuliano Tiddia 89

Parte Quarta: Gli interventi dei vescovi su Sovvenire news

Sovvenire: perché parlarne di Attilio Nicora94
Sovvenire e Vangelo della Carita di Camillo Ruini 94
Sovvenire e trasparenza di Carlo Maria Martini =~ 96
Sovvenire e la catechesi di Lorenzo Chiarinelli 98
Sovvenire e impegno civile di Fernando Charrier 99
Sovvenire e parrocchie Giuseppe Agostino 100

Sovvenire e carita di Armando Franco 102

Sovvenire e solidarieta sociale di Santo Quadri 103
Sovvenire e poverta della Chiesa di Giovanni Saldarini 105
Sovvenire e Mezzogiorno di Antonio Riboldi 106
Sovvenire e progetto culturale di Salvatore Pappalardo 108
Sovvenire e mass media di Cosmo Francesco Ruppi 109

Sovvenire e impiego delle risorse di Germano Zaccheo 111
Sovvenire e organizzazione ecclesiale di Claudio Stagni 113
Sovvenire e ’'immagine dei sacerdoti di Domenico D’ Ambrosio 115
Sovvenire e il sostentamento del clero di Pier Giuliano Tiddia 116
Sovvenire e terzo mondo di Gervasio Gestori 118

Parte QuINTA: Il documento
Sovvenire alle necessita della Chiesa

Attualita e prospettive di Sovvenire alle necessita della Chiesa 122
di Francesco Coccopalmero

45



Per una rilettura del documento 131
Sovvenire alle necessita della Chiesa di Antonio Ciliberti

APPENDICE

11 testo del documento Sovvenire alle necessita della Chiesa 135



